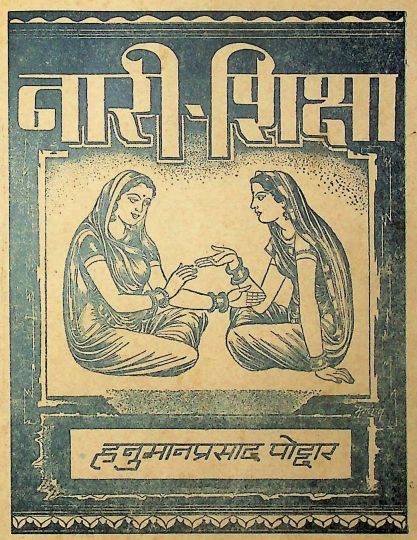
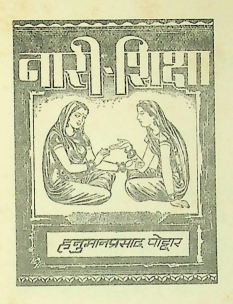
Ponlansita



'प्रकृति दाकि है और पुरुष दाकिमान् । दाकिके विना दाकिमान्का अस्तित्व नहीं । इनका परस्पर अविनाभाव सम्बन्ध है । इसी प्रकार नर और नारीका सम्बन्ध है ।'

—इसी पुस्तकसे



मुद्रक तथा प्रकाशक हनुमानप्रसाद पोदार गीताप्रेस, गोरखपुर

> संवत् २००९ से २०१५ तक १,१५,००० संवत् २०१६ नवम संस्करण १५,००० कुल १,३०,०००

> > मृत्य .३७ नये पैसे

श्रीहरि:

#### परिचय

इस 'बारी-शिक्षा'के अधिकांश लेख 'कत्याण'के विशेषाक्क 'नारी-अङ्क' से संकलित हैं। कुछ नये भी हैं। नारी-जातिके सर्वाङ्गीण लाभके लिये ही यह विविध विषयोंका छोटा-सा संकलन पुस्तिकारूपमें प्रकाशित किया जा रहा है। आशा है भारतीय नारी इससे लाभ उढावेंगी।

विजयादशसी, सं० २००९ वि० गोरखपुर

<sub>विनीत</sub> ह्जुमानप्रसाद पोद्दार

## विषय-सूची

| विषय १ष्ट-संख्या                | विषय पृष्ठ-संख्या                 |
|---------------------------------|-----------------------------------|
| १-सती-माहात्म्य ५               | १५-किसके साथ कैसा बर्ताव          |
| २-सोल्ह माताएँ "११              | करना चाहिये ? ६४                  |
| ३-पतित्रताका आदर्श "१२          | १६सास-ननदका बहू तथा               |
| ४लक्ष्मी-हिमणी-संवाद ** १५      | भौजाईके प्रति बर्ताव ६८           |
| ५-नारी और नरका                  | १७-नारीके सूषण ७१                 |
| परस्पर सम्बन्ध १७               | १८-नारीके दूषण ८३                 |
| ६-भारतीय नारीका स्वरूप          | १९-लजा नारीका भूषण है ९२          |
| और उसका दायित्व १९              | २०-स्त्रीके लिये पति ही गुक है ९९ |
| ७-विवाहका महान् उहेश्य          | २१-स्त्री-क्षिश्वा और             |
| और विवाह-काल २८                 | सहशिक्षा १०३                      |
| ८-ऋतुकालमें स्त्रीको कैसे       | २२-संततिनिरोध                     |
| रहना चाहिये ३०                  | २३-हिंदू-विवाहकी विशेषता ११३      |
| ९-गर्भाधानके श्रेष्ठ नियम ३४    | २४-विवाह-विच्छेद                  |
| १०-सर्वश्रेष्ठ संतान-प्राप्तिके | (तलाक) ११५                        |
| लिये नियम " ४०                  | २५-विधवा जीवनको पवित्र            |
| ११-गर्भिणीके लिये आहार-         | रखनेका साधन १२८                   |
| विहार " ४१                      | २६-भारतीय नारी और                 |
| १२-प्रस्ति-घर कैसा हो ? ** ४७   | राज्य-शासन १३७                    |
| १३-एक प्रसवसे दूसरे प्रसवके     | २७-वृद्धा माताकी शिक्षा १४१       |
| बीचका समय कितना                 | २८-नर-नारीके जीवनका               |
| हो ? २५                         | लक्ष्य और कर्तव्य · · · १४५       |
| १४-बच्चोंका जीवन-निर्माण        | २९-हिंदू-शास्त्रोंमें नारीका      |
| माताके हाथमें है ५६             | महान् आदर१५0                      |

ओहरि:

## नारी-शिक्षा

#### सती-माहात्म्य

( ? )

अनुव्रजन्ती भर्तारं गृहात् पितृवनं मुदा।
पदे पदेऽश्वमेधस्य फलं प्राप्नोत्यसंशयम् ॥
व्यालग्राही यथा व्यालं वलादुद्धरते विलात्।
पवमुत्कस्य दूतेभ्यः पति खर्ग वजेत् सती॥
यमदूताः पलायन्ते तामालोक्य पतिव्रताम्।
तपनस्तप्यते नूनं दहनोऽपि च द्याते॥
कम्पन्ते सर्वतेजांसि दृष्ट्या पातिव्रतं महः।
यावत्स्वलोमसंख्यास्ति तावत्कोटश्युतानि च॥
भर्ता स्वर्गसुखं भुङ्के रममाणा पतिव्रता।

धन्या सा जननी लोके धन्योऽसौ जनकः पुनः ॥ धन्यः स च पतिः श्रीमान् येषां गेहे पतिवता । पितृवंश्या मातृवंश्या पतिवंश्यास्त्रयस्त्रयः । पतिव्रतायाः पुण्येन स्वर्गसौष्यानि भुञ्जते ॥ पतिव्रतायाश्चरणो यत्र यत्र स्पृदोद् भुवम् । सा तीर्थभूमिर्मान्येति नात्र भारोऽस्ति पावनः ॥ बिभ्यत् पतिव्रतास्पर्शे कुरुते भानुमानपि। सोमो गन्धर्व एवापि स्वपावित्रयाय नान्यथा ॥ आपः पतिव्रतास्पर्शमभिलष्यन्ति सर्वदा। गायज्याघविनाशो नः पातिव्रत्येन साघनुत्॥ गृहे गृहे न कि नार्यो रूपलावण्यगर्विताः। परं विश्वेशभक्तयैव लभ्यते स्त्री पतिवता। भार्या मूलं गृहस्थस्य आर्या मूलं सुखस्य च ॥ भार्या धर्मफलायैव भार्वा संतानवृद्धये ॥ परलोकस्त्वयं लोको जीर्यते भार्यया द्वयम् । देविपत्रतिथीनां च तृप्तिः स्याद् भार्यया गृहे । गृहस्थः स तु विज्ञयो गृहे यस्य पतिव्रता ॥ यथा गङ्गावगाहेन शरीरं पावनं भवेत्। तथा पतिव्रतां दृष्टा सदनं पावनं भवेत्।

[ स्कन्द॰ ब्रह्मखण्ड (धर्मारण्यखण्ड ) अ॰ ७ ] 'जो नारी अपने मृत पतिका अनुसरण करती हुई घरसे

रमशानकी ओर प्रसन्तताके साथ जाती है, वह पद-पदपर अश्वमेधयज्ञका CC-0. Late Pt. Manmohan Shastri Collection Jammu. Digitized by eGangotri

फल प्राप्त करती है——इसमें तनिक भी संदेह नहीं है । जैसे सर्प पकड़नेवाला सँपेरा साँपको उसके विलसे बलपूर्वक निकाल लेता है, उसी प्रकार सती स्त्री अपने पतिको यमदूतोंके हाथसे छीनकर स्वर्गलोकमें जाती है। उस पतिवता देवीको देखकर यमदृत स्वयं भाग जाते हैं। पतिव्रताके तेजका अवलोकन करके सबको तपानेवाले सूर्यदेव खयं संतप्त हो उठते हैं, दूसरोंको जलानेवाले अग्निदेव भी खयं ही जलने लगते हैं तथा त्रिभुवनके सम्पूर्ण तेज काँप उठते हैं। अपने शरीरमें जितने रोएँ हैं, उतने अयुत कोटि ( उतने ही खर्व ) वर्षोतक पतित्रता स्त्री स्वर्गमें पतिके साथ विहार करती हुई सुख भोगती है । संसारमें वह माता धन्य है, वह पिता धन्य है तथा वह भाग्यवान्। पति धन्य है, जिनके घरमें पतित्रता स्त्री विराजती है । पतित्रता श्लीके पुण्यसे उसके पिता, माता और पति——इन तीनोंके कुलोंकी तीन-तीन पीढ़ियाँ स्वर्गलोकमें जाकर सुख भोगती हैं। पतिव्रताका चरण जहाँ-जहाँ धरतीका स्पर्श करता है, वह स्थान तीर्थभूमिकी भाँति मान्य है । वहाँ भूमिपर कोई भार नहीं रहता; वह स्थान परम पावन हो जाता है। सूर्य भी डरते-डरते ही अपनी किरणोंसे पतित्रताका स्पर्श करते हैं । चन्द्रमा और गन्धर्व आदि अपनेको पवित्र करनेके लिये ही उसका स्पर्श करते हैं, और किसी भावसे नहीं । जल सदा पतिव्रतादेवीके चरण-स्पर्शकी अभिलापा रखता है। वह जानता है कि 'गायत्रीके द्वारा जो हमारे पापका नाश होता है, उसमें उस देवीका पातिव्रत्य ही कारण है। पातित्रत्यके बलसे ही वह हमारे पापोंका नाश करती है । क्या CC-0. Late Pt. Manmohan Shastri Collection Jammu. Digitized by eGangotri घर-घरमें अपने रूप और लावण्यपर गर्व करनेवाली नारियाँ नहीं हैं ! परंतु पतित्रता स्त्री भगवान् विश्वेश्वरकी भक्तिसे ही प्राप्त होती है। गृहस्थ-आश्रमका मूल भार्या है, सुखका मूल कारण भार्या है, धर्म-फलकी प्राप्ति तथा संतानकी वृद्धिका भी भार्या ही कारण है। भार्यासे लोक और परलोक दोनोंपर विजय प्राप्त होती है। घरमें भार्याके होनेसे ही देवताओं, पितरों और अतिथियोंकी तृप्तिहोती है। वास्तवमें गृहस्थ उसीको समझना चाहिये जिसके घरमें पतित्रता स्त्री है। जैसे गङ्गामें स्नान करनेसे शरीर पवित्र होता है, उसी प्रकार पतित्रताका दर्शन करके सम्पूर्ण गृह पवित्र हो जाता है।

(2)

पुरुषाणां सहस्रं च सती स्त्री च समुद्धरेत्। पितः पितवतानां च मुच्यते सर्वपातकात्॥ नास्ति तेषां कर्मभोगः सतीनां व्रततेजसा। तया सार्धे च निष्कर्मा मोदते हरिमन्दिरे॥ पृथिव्यां यानि तीर्थानि सतीपादेषु तान्यपि। तेजश्च सर्वदेवानां मुनीनां च सतीषु तत्॥ तपस्वनां तपः सर्वं व्रतीनां यत् फळं व्रते। दाने फळं च दातृणां तत् सर्वं तासु संततम् ॥ स्वयं नारायणः शम्भुविधाता जगतामपि। सुराः सर्वे च मुनयो भीतास्ताभ्यश्च संततम् ॥ सतीनां पादरजसा सद्यः पूता वसुन्धरा। पितवतां नमस्कृत्य मुच्यते पातकान्नरः॥ नैकोक्यं भस्मसात्कर्तं क्षणेनैव पतिवता।

त्रैलोक्यं भस्मसात्कर्तुं क्षणेनैव पतिव्रता। CC-0. Late Pt. Manmohan Shastri Collection Jammu. Digitized by eGangotri स्थतेजसा समर्था सा महापुण्यवती सदा ॥
सतीनां च पितः साध्वी पुत्रो निःशङ्क पव च ।
न हि तस्य भयं किञ्चिद् देवेभ्यश्च यमादिए ॥
शतजन्मसुपुण्यानां गेहे जाता पितव्रता ।
पितव्रतापस्ः पृता जीवन्मुक्तः पिता तथा ॥
श्वतं दृष्टं स्पृत्यं स्वित्वपि कृतं लोकपितना ।
नद्र्थं धर्माथीं सुतविषयसीख्यानि च ततो
गृहे लक्ष्म्यो मान्याः सततमबला मानविभवेः ॥
ये ह्यङ्गनानां प्रवदन्ति दोषान्
वैराग्यमार्गेण गुणान् विहाय ।
ते दुर्जना मे मनसो वितर्कः
सञ्जाववाक्यानि न तानि तेषाम् ॥

( वाराहमिहिरकृत बृहत्संहिता )

'सती श्री सहस्रों पुरुषोंका उद्धार कर देती है। पतित्रताका पति सब पातकोंसे मुक्त हो जाता है। सितयोंके व्रतके प्रभावसे उनके पतिको कर्मका भोग नहीं भोगना पड़ता। वह सब कर्मोंके बन्धनसे रहित हो सती पत्नीके साथ भगवान् विष्णुके धाममें आनन्दका अनुभव करता है। पृथ्वीपर जितने तीर्थ हैं, वे सब सती साध्वी खीके चरणोंमें छोटते हैं। सम्पूर्ण देवताओं और मुनियोंका जो तेज है, वह सब सती नारियोंमें खभावत: रहता है। तपखी जनोंका सारा तप, व्रत करनेवाछोंके व्रतका सम्पूर्ण फल तथा दाताओंके दानका भी समस्त फल मिलकर जितना होता है, वह सब पतिव्रता देवियोंमें व्याप्त

CC-0. Late Pt. Manmohan Shastri Collection Jammu. Digitized by eGangotri

रहता है । साक्षात् भगवान् नारायण, भगवान् शिव, जगद्विधाता ब्रह्माजी तथा सम्पूर्ण देवता और महर्षि भी पतिव्रताओंसे सदा डरते रहते हैं। सतीकी चरणधूलि पड़नेसे पृथ्वी तत्काल पवित्र हो जाती है । पतित्रताको मस्तक झुकानेसे मनुष्य सब पार्थोसे छूट जाता है। महापुण्यवती पतिव्रता स्त्री सदा अपने तेजसे तीनों छोकोंको क्षणभरमें भस्म कर डालनेकी राक्ति रखती है। पतिव्रताका पति तथा उसका पत्र-ये दोनों सदा निर्भय रहते हैं । उन्हें देवताओं और यमसे भी किञ्चित् भय नहीं होता । जो सौ जन्मोंसे उत्तम पुण्यका संचय करते आ रहे हैं, उन्हींके घरमें पतित्रता कन्या जन्म लेती है। पतित्रताको जन्म देनेवाली माता परम पवित्र है तथा उसके पिता भी जीवनमुक्त हैं। समस्त लोकोंकी रचना करनेवाले विधाताने कहीं भी स्त्रियोंके सिवा दूसरा कोई ऐसा रत नहीं उत्पन्न किया है, जो देखने, सुनन तथा स्पर्श और समरण करनेपर भी मनुष्योंको आनन्द प्रदान करनेवाला हो । उन्होंके लिये धर्म और अर्थका संग्रह होता है। पुत्रविषयक सुख उन्होंसे प्राप्त होता है । अतः मान ही जिनका धन है, ऐसे श्रेष्ठ पुरुषोंको उचित है कि वे घरमें अबलाओंको गृह-लक्ष्मी समझकर सदा उनका आदर करें। जो लोग केवल वैराग्यमार्गका सहारा ले क्षियोंके गुणोंको छोड़कर सिर्फ उनके दोशोंका वर्णन करते हैं, वे दुर्जन हैं--ऐसा मेरे मनका अनुमान है ! वे दोष-वाक्य उनके मुखसे सद्भावनासे प्रेरित होकर नहीं निकले हैं।'

## सोलह माताएँ

स्तनदात्री गर्भधात्री भक्ष्यदात्री गुरुषिया।
अभीष्टदेवपत्नी च पितुः पत्नी च कन्यका॥
सगर्भजा या भगिनी पुत्रपत्नी प्रियाप्रस्ः।
मातुर्माता पितुर्माता सोद्रस्य प्रिया तथा॥
मातुः पितुश्च भगिनी मातुलानी तथैव च।
जनानां वेदविहिता मातरः षोडश स्मृताः॥
(ब्रह्मवैवर्तपराण ग०१५ अ०)

'स्तन पिठानेवाठी, गर्भ धारण करनेवाठी, भोजन देनेवाठी, गुरुपत्ती, इष्टदेवताकी पत्ती, पिताकी पत्ती (विमाता), पितृकन्या (सौतेठी बहिन), सहोदरा बहिन, पुत्रवधू, साधु, नानी, दादी, भाईकी पत्ती, मौसी, बूआ और मामी—वेदमें मनुष्योंके ठिये ये सोठह प्रकारकी माताएँ बतठायी गयी हैं।

# पतिव्रताका आदर्श

#### शङ्कर-उमा-संवाद

एक बार श्रीमहादेवजीने भगवती उमासे श्रेष्ठ पतिव्रता स्त्रियोंके धर्म-वर्णन करनेको कहा । उस समय गङ्गाजी आदि पवित्र नदी-रूपिणी देवियाँ भी उपस्थित थीं, तब उमाने कहा—-''मैं जिस स्नी-धर्मको जानती हूँ, सो सुनाती हूँ । आप सावधान होकर सुनिये—

विवाहमें कन्याओंके घरवाले उसे स्नीधर्मका उपदेश पहलेसे ही देते हैं और स्नी अग्निकी साक्षी देकर पितकी सहधर्मचारिणी बन जाती है। स्नीको सुन्दर स्वभाववाली, विनययुक्त मधुर हितकर वचन बोलनेवाली, सुन्दर दर्शनवाली, पितमें अनन्य चित्तवाली प्रसन्नमुखी और पितके साथ उसके धर्मका आचरण करनेवाली होना चाहिये। जो साध्वी स्नी अपने पितको सदा देवताके समान देखती है, वह धर्मपरायण होती है और उसे धर्मका भाग मिलता है, जो स्नी देवताके समान अपने स्नामीकी सेवा-शुश्रूषा करती है, पितके सिवा

CC-0. Late Pt. Manmohan Shastri Collection Jammu. Digitized by eGangotri

और किसीपर पतिभाव नहीं रखती, हर हालतमें प्रसन्न, सुन्दर आचरणयुक्त होती है, जिसके देखनेसे पतिको सुख मिलता है, जो सदा खामीके मुखको ही देखा करती है और नियमित भोजन करती है, वह धर्मचारिणी होती है। जो ली 'पुरुष और ली दोनोंको एक साथ रहकर उत्तम धर्मका पालन करना चाहिये। इस दम्पति-धर्मको सुनकर उस धर्ममें लगी रहती है, उसबीको पतिकेस मान व्रतवाली समझना चाहिये। पतिको सदा ईश्वरके समान देखनेवाठी स्त्रीको सहधर्मिणी समझना चाहिये । जो स्त्री अपने खामीकी देवताके समान सेवा करती है, वह बिना ही वशीकरणके अपने पतिको वशमें कर लेती है। ऐसी प्रसन्न मनवाली, सुन्दर पति-व्रतवाली, सुखदर्शना, पतिमें अनन्य चित्तवाली, हँसमुखी स्त्रीको धर्मचारिणी समझना चाहिये । पतिके कठोर वचन कहने या कड़ी दृष्टिसे देखनेपर भी जो स्त्री खूब प्रसन्तमुखी रहती है, वही पतिव्रता है। जो स्त्री अपने पतिके सिवा पुँहिलङ्गवाचक चन्द्रमा, सूर्य और वृक्षको भी नहीं देखना चाहती, उसी सुन्दरी स्रीको धर्मचारिणी समझना चाहिये। जो स्त्री अपने धनहीन, रोगी, दीन, रास्तेमें थके हुए खामीकी पुत्रके समान स्नेहके साथ सेवा करती है, वही धर्मचारिणी है। जो स्त्री संयमसे रहती है, चतुर है, पतिसे ही पुत्रोत्पन्न करती है, पतिको प्यारी है और अपने पतिको प्राणोंके समान समझती है, वही स्त्री धर्मचारिणी है।

जो स्त्री पतिकी सेवा प्रसन्त-मनसे करती है, बेगार या भार नहीं समझती, पतिपर विश्वास रखती है और सदा विनयपूर्ण बर्ताव CC-0. Late Pt. Manmohan Shastri Collection Jammu. Digitized by eGangotri करती है, उसे धर्मचारिणी समझना चाहिये। जिस स्रीको पतिके लिये जैसी चाह होती है ऐसी चाह किसी भी विषय, भोग, ऐश्वर्य और सुखके लिये नहीं होती, वह स्त्री धर्मचारिणी है। जो स्त्री प्रातः काल उठनेमें प्रीति ख़ती है, घरके काममें दत्तचित्त होती है. घरको सदा साफ और गृहस्थीको व्यवस्थित रखती है, पतिके साथ सदा यज्ञ करती, पुष्पादिसे देवताकी पूजा करती है, पतिके साथ देवता, अतिथि, नौकर और अवश्य पालनीय सास-सम्लुर आदिको भोजनादिसे भलीभाँति तृप्त करके शेष बचे हुए अनका भोजन करती है, वह धर्मचारिणी है । जो गुणवती स्त्री अपने सास-सम्रुरके चरणोंकी सदा सेवा करती है, नैहरमें माता-पिताको सुख पहुँ चाती है, वह तपोधना कही जाती है। जो ब्राह्मण, दुर्बल, दीन, अनाथ, अन्ध और अपाहि जोंको अन्नादि देकर उनका भरण-पोषण करती है. वह स्त्री पतिवत-धर्मवाली है। जो स्त्री कठिन नियमोंका पालन करती है, चित्तको वशमें रखती है, ऐश-आराममें नहीं फँसती, पति-परायणा रहती है, वह सती पतिव्रता है। स्त्रियोंके लिये पति ही देवता है, पति ही मित्र है, पति ही गति है, पतिके समान खियों-की कोई गति नहीं है। पतिकी प्रसन्ताके बिना स्त्रीको स्वर्गकी भी इच्छा नहीं करनी चाहिये । पति दरिद्र हो, व्याधिप्रस्त हो, शापसे पीड़ित हो, चाहे जैसी भी दशामें हो, तब भी वह जो कुछ भी करनेको कहे, स्त्रीको निस्संकोच होकर वह कार्य करना चाहिये।"

( महाभारत अनुशासनपर्वसे )

#### लक्ष्मी-रुक्मिणी-संवाद

एक दिन रुक्मिणीदेवी श्रीठक्ष्मीजीसे मिलने वैकुण्ठमें गयीं । परस्पर अनेक विषयोंमें चर्चा होने लगी। बातों-ही-बातोंमें रुक्मिणीजीने पूछा, 'देवि ! तुम किन श्रियोंके पास सदा रहती हो, तुम्हें कैसी श्रियाँ प्यारी हैं; किन उपायोंसे श्रियाँ तुम्हारी ग्रीतिभाजन बन सकती हैं ?' लक्ष्मीजी हँ सकर कहने लगीं——

जिस खीकी अपने खामीमें अचल भक्ति है, वह मुझको सबसे ज्यादा प्यारी है, मैं उसे पलभर भी अपनेसे अलग नहीं कर सकती। ऐसी खियोंके पास रहनेसे मुझे हर्ष होता है। मैं उनके सत्सङ्गकी इच्छा करती हूँ और सदा उनके साथ रहती हूँ। और सब गुण होनेपर भी जिस खीकी अपने पितमें श्रद्धा नहीं है, उसे मैं धिकारती हूँ और अपने पास नहीं आने देती।

जो स्त्री क्षमाशील है यानी अपराध करनेवालोंको भी क्षमाकर देती है, उसके घरमें मैं रहती हूँ।

सदा सच बोलनेवाली स्त्री मुझे विशेष प्यारी है, सरल खभावकी स्त्री ही मुझे पा सकती है। जो स्त्री छल-कपट-चालाकीसे दूसरोंको ठगती है, जो झूठ बोलती है, उसे मैं धिक्कारती हूँ और कभी दर्शन भी नहीं देती।

जो स्त्रियाँ पवित्र रहती हैं, शुद्ध आचरणवाली हैं, देवता और विद्वान् ब्राह्मणोंमें भक्ति रखती हैं, पतिव्रतधर्मका पालन करती हैं, अतिथि-सेवाके लिये सदा तैयार रहती हैं, वे मुझको जल्दी पाती हैं। जो श्रियाँ इन्द्रियोंको जीत चुकी हैं, अपने पितको छोड़कर दूसरे पुरुषका मुँह देखना भी जिन्हें नहीं सुहाता, उनके घरसे मैं कभी नहीं निकलती, ऐसी श्लियाँ मुझे अपने वशमें कर लेती हैं।

इसके बाद लक्ष्मीजीने कहा—'बहिन रुक्मिणी! अब मैं उन स्त्रियोंको बतलाती हूँ, जिनसे मैं अप्रसन्न रहती हूँ और जिसको धिकारती हूँ।'

जो स्त्री सदा अपने पतिके विरुद्ध काम करती हैं, पतिको तरह-तरहसे सताती हैं, उसे कड़दे वचन सुनाती हैं, ऐसी स्त्रियों-पर मैं बहुत नाराज रहती हूँ, मैं कभी उनका मुँह भी नहीं देखती।

जो स्त्री अपने पितका घर छोड़कर दूसरेके घरमें रहनेको आतुर हैं, दूसरे पुरुषपर प्रेम रखती हैं, ऐसी स्त्रियाँ नरकके कीड़े बनती हैं, मैं सपनेमें भी ऐसी स्त्रियोंके पास नहीं जाती।

जो स्त्री बेशरम हैं, झगड़ालू, लड़ाईखोर हैं, कड़वी बोलती हैं, बहुत बोलती हैं, चाहे जिसके साथ बातचीत करती हैं, चाहे जिससे लड़ बैठती हैं, क्रोधी खभावकी हैं, बात-बातमें चिढ़ती हैं, जिनमें स्नेह और दया नहीं है, ऐसी स्त्रियोंको मैं त्याग देती हूँ।

जो अपवित्रतासे रहती हैं, बहुत सोती हैं, आलस्यके वश रहती हैं, बड़ोंका कहा नहीं मानतीं, काम करते समय परिणामका विचार नहीं करतीं, घरमें अच्छी तरह व्यवस्था नहीं रखतीं, घरकी चीजोंको चाहे जहाँ फेंक देती हैं, ऐसी स्त्रियाँ मुझे कभी अपनी नहीं बना सकतीं।

#### नारी और नरका परस्पर सम्बन्ध

पुरुष और प्रकृतिके संयोगसे ही जगत बना है और जबतक जगत् रहेगा, तबतक पुरुष और प्रकृतिका यह संयोग भी बना रहेगा। पुरुष और प्रकृति दोनों अनादि हैं। पुरुष-संसर्गसे प्रकृति ही सम्पूर्ण जीव-जगत्को, समस्त विकारोंको और निखिल गुणोंको उत्पन्न करती है (गीता १३ । १९; १४ । ३-४ ) । प्रकृति राक्ति है और पुरुष शक्तिमान् । शक्तिके बिना शक्तिमान्का अस्तित्व नहीं और शक्तिमान्-के बिना राक्तिके लिये कोई स्थान नहीं। इनका परस्पर अविनाभाव-सम्बन्ध है। इसी प्रकार नर और नारीका सम्बन्ध है। नर पुरुषका और नारी प्रकृतिका प्रतीक है। नारीका नाम ही 'प्रकृति' है। एकके बिना दूसरा अधूरा है । इसी तत्त्वपर हिंदू-शास्त्रोंने नर और नारीके कर्तव्य-कर्मीका निर्देश किया है। दोनोंके कर्तव्य पृथक्-पृथक् होनेपर भी वे एक ही शरीरके दाहिने और बायें अङ्गोंके कार्योंकी भाँति एक ही शरीरके पूरक हैं और एक ही शरीरकी स्थिति, समृद्धि, पुष्टि और तुष्टिके कारण हैं। एकके बिना दूसरेका काम नहीं चल सकता। अपने-अपने क्षेत्रमें दोनोंकी ही प्रधानता और श्रेष्ठता है; पर दोनोंकी श्रेष्ठता एक ही 'परम श्रेष्ठ' की पूर्तिमें संलग्न है। दोनों मिलकर अपने-अपने पृथक् कर्तव्योंका पालन करते हुए ही जीवनके परम और चरम लक्ष्य भगवान्को प्राप्त कर सकते हैं। नर भगवान्की प्राप्ति करता है-पितत्रता नारीके दिञ्य त्यागमय आदर्शको सामने रखकर भगवान्के प्रति सम्पूर्णतया आत्मसमर्पण करके; और नारी उसी भगवान्की सहज ही प्राप्ति करती है-अपने अभिन्नखरूप खामीका

सर्वाङ्गपूर्ण अनुगमन करके—उसके जीवित रहते और प्राण त्याग करके चले जानेपर भी। यह सीधा-सादा नर और नारीका खरूप तथा कर्तव्य है। नारी अपने क्षेत्रमें रहकर अपने ही दृष्टिकोणसे नरकी सेवा करती है भगवरप्राप्तिके लिये; और नर भी अपने क्षेत्रमें रहकर नारीकी सेवा खीकार करके अपने क्षेत्रके अनुकूल कार्योद्वारा उसकी सेवा करता है भगवरप्राप्तिके लिये ही। दोनोंके ही स्थान और कर्तव्य एक दूसरेके लिये महत्त्वपूर्ण, आदरणीय और अनिवार्य अभिनन्दनीय हैं तथा दोनों ही अपने अपने लिये परम आदर्श हैं।

यही भारतीय नर-नारीका स्वरूप है। नर नारीका सेवक, सखा और खामी है। इसी प्रकार नारी भी नरकी सेविका, सखी और स्वामिनी है। इसीलिये नारी पतित्रता है। यह पातित्रत्य है—-वस्तुत: परम पति परमात्माकी प्राप्ति और प्रीतिके उदेश्यसे ही, इसीलिये प्राचीन और अर्वाचीन कुछ ब्रह्मवादिनी और भक्तिमती ( गार्गी आदि और मीराँ आदि ) नारियाँ सबसे सम्बन्ध तोड़कर और एकमात्र भगवान्से ही सम्वन्ध जोड़कर भगवान्को प्राप्त कर चुकी हैं। आज भी ऐसी पवित्रहृदया नारियाँ हैं और आगे भी होंगी। पर जगचकके भलीभाँति संचालनके लिये नारीके इस आदर्शकी अपेक्षा उसके 'पातिव्रत्य' का आदर्श विशेष उपयोगी और आवरयक है । इसीलिये शास्त्रोंमें स्त्री-धर्मके नामसे 'पातित्रत्य' का ही निर्देश है। इस पातित्रत्यके द्वारा नारी नरको पूर्ण बनाती है और मातृरूपसे जगत्को परम पवित्र चरित्रवान् पुरुषरत प्रदान कर भगवान्के मङ्गल उद्देश्यकी पूर्ति करती है।

### भारतीय नारीका स्वरूप और उसका दायित्व

वर्तमान युगमें सब ओर खतन्त्रताकी आकाङ्का जाप्रत् हो गयी है। नारीके हृदयमें भी इसका होना खाभाविक है। इसमें सन्देह नहीं कि खतन्त्रता परम श्रेष्ठ धर्म है और नर तथा नारी दोनोंको ही खतन्त्र होना भी चाहिये। यह भी परम सत्य है कि दोनों जबतक खतन्त्र नहीं होंगे, तबतक यथार्थ प्रेम होगा भी नहीं; परंतु विचारणीय प्रकृत यह है कि दोनोंकी खतन्त्रताके क्षेत्र तथा मार्ग दो हैं या एक ही? सची बात यह है कि नर और नारीका शारीरिक और मानसिक संघटन नैसर्गिक दृष्टिसे कदापि एक-सा नहीं है। अतएव दोनोंकी खतन्त्रताके क्षेत्र और मार्ग भी निश्चय ही दो हैं। दोनों अपने-अपने क्षेत्रमें अपने-अपने मार्गसे चलकर ही खतन्त्रता

प्राप्त कर सकते हैं। यही खर्यम है। जबतक खर्यमंको नहीं समझा जायगा, तबतक कल्याणकी आशा नहीं है। स्त्री घरकी रानी है, सम्राज्ञी है, घरमें उसका एकच्छत्र राज्य है, पर वह घरकी रानी है स्नेहमयी माता और आदर्श गृहिणीके ही रूपमें। यही उसका नैसर्गिक खातन्त्र्य है। इसीसे कहा गया है कि दस शिक्षकोंसे श्रेष्ठ आचार्य है, सौ आचार्योंसे श्रेष्ठ पिता है और हजार पिताओंकी अपेक्षा अधिक श्रेष्ठ वन्दनीय और आदरणीय माता है।

नारीका यह सनातन मातृत्व ही उसका खरूप है। वह मानवताकी नित्यमाता है। भगवान् राम-कृष्ण, भीष्म-युधिष्ठिर, कर्ण-अर्जुन, बुद्ध-महावीर, शङ्कर-रामानुज, गाँधी-मालवीय आदि जगत्के सभी बड़े-बड़े पुरुपोंको नारीने ही सृजन किया और बनाया है। उसका जीवन क्षणिक वैषयिक आनन्दके लिये नहीं, वह तो जगत्को प्रतिक्षण आनन्द प्रदान करनेवाली स्नेहमयी जननी है। उसमें प्रधानता है प्राणोंकी—हृदयकी और पुरुषमें प्रधानता है शरीरकी। इसीलिये पुरुषकी खतन्त्रताका क्षेत्र है शरीर; और नारीकी खतन्त्रताका क्षेत्र है प्राण—हृदय! नारी शरीरसे चाहे दुर्बल हो, परंतु प्राणसे वह पुरुषकी अपेक्षा सदा ही अत्यन्त सबल है। इसीलिये पुरुष उतने त्यागकी कल्पना नहीं कर सकता, जितना त्याग नारी सहज ही कर सकती है। अतएव पुरुष और स्त्री सभी क्षेत्रोंमें समान मावसे खतन्त्र नहीं हैं।

कोई जोशमें आकर चाहे यह न स्वीकार करे, परंतु होशमें आनेपर तो यह मानना ही पड़ेगा कि नारी देहके क्षेत्रमें कभी पूर्णतया स्वाधीन नहीं हो सकती। प्रकृतिने उसके मन, प्राण और अवयवोंकी CC-0. Late Pt. Manmohan Shastri Collection Jammu. Digitized by eGangotri रचना ही ऐसी की है। वह स्वस्थ मानव-शिशुको जन्म देकर अपने हृदयके अमीरससे उसे पाल-पोसकर पूर्ण मानव बनाती है। इस नैसर्गिक दायित्वकी पूर्तिके लिये ही उसकी शारीरिक और मानसिक शक्तियोंका स्वाभाविक सद्व्यय होता रहा है। जगत्के अन्यान्य क्षेत्रोंमें जो नारीका स्थान संकुचित या सीमित दीख पड़ता है, उसका कारण यही है कि नारी बहुक्षेत्र-व्यापी कुशल पुरुषका उत्पादन और निर्माण करनेके लिये अपने एक विशिष्ट क्षेत्रमें रहकर ही प्रकारान्तरसे सारे जगत्की सेवा करती रहती है। यदि नारी अपनी इस विशिष्टताको भूल जाय तो जगत्का विनाश बहुत शीष्ठ होने लगे। आज यही हो रहा है!!

लीको बाल, युवा और वृद्धावस्थामें जो स्वतन्त्र न रहनेके लिये कहा गया है, वह इसी दृष्टिसे कि उसके शरीरका नैसर्गिक संवदन ही ऐसा है कि उसे सदा एक सावधान पहरेदारकी जरूरत है । यह उसका पद-गौरव है न कि पारतन्त्रय । जिन पाश्चात्त्य देशोंमें नारी-स्वातन्त्रयका अत्यधिक विस्तार है, वहाँ भी स्वियाँ पुरुषोंकी भाँति निर्भाक रूपसे विचरण नहीं कर पातीं । नारीमें मातृत्व है, उसे गर्भ धारण करना ही पड़ता है । प्रकृतिने पुरुषको इस दायित्वसे मुक्त रक्खा है और नारीपर इसका भार दिया है । अतएव उसकी शारीरिक स्वाधीनता सर्वत्र सुरक्षित नहीं है, परंतु इस दैहिक परतन्त्रतामें भी वह हृदयसे स्वतन्त्र है; क्योंकि तपस्या, त्याग, धेर्य, सहिष्णुता, सेवा आदि सद्गुण सत्-स्त्रीकी सेवामें सदा लगे ही रहे हैं । पुरुषमें इन गुणोंको लाना पड़ता है, सो भी पूरे नहीं आते । स्त्रीमें स्वभावसे ही इन गुणोंका विकास रहता है। इसीसे नारी देहसे

परतन्त्र होते हुए भी प्राणसे स्वतन्त्र है। नारीकी यह सेवा महान् है और केवल नारी ही इसे कर सकती है एवं इसी महत्सेवाके लिये स्रष्टाने नारीका सृजन किया है।

नारी अपने इस प्राकृतिक उत्तरदायित्वसे बच नहीं सकती। जो बचना चाहती है, उसमें विकृत रूपसे इसका उदय होता है। विकृत रूपसे होनेवाले कार्यका परिणाम बड़ा भयानक होता है। यूरोपमें नारी-स्वातन्त्रय है; पर वहाँकी स्त्रियाँ क्या इस प्राकृतिक दायित्वसे बचती हैं ? क्या वासनाओंपर उनका नियन्त्रण है ? वे चाहे विवाह न करें, या सामाजिक विघटन होनेके कारण चाहे उनके विवाह योग्य उम्रमें न होने पावें; परंतु पुरुष-संसर्ग तो हुए विना रहता नहीं । कुछ दिनों पूर्व इंगलैंडकी पार्लमेंटकी साधारण सभामें एक प्रश्नके उत्तरमें मजदूरसदस्य श्रीयुत लेजने वतलाया था कि इंगलैंडमें वीस वर्षकी आयुवाली कुमारियोंमें चालीस प्रतिशत विवाहके पहले ही गर्भवती पायी जाती हैं और विवाहित स्त्रियोंके प्रथम संतानमें चारमें एक अर्थात् पचीस प्रतिशत नाजायज ( व्यभिचार-जन्य ) होती हैं। अ। अ। यह भी कहा कि 'देशका ऐसा नैतिक पतन कभी देखनेमें नहीं आया। कहते हैं, अमेरिका-की स्थिति इनसे भी कहीं अधिक भयानक है। क्या ऐसा स्नी-स्वातन्त्रय भारतीय स्त्री कभी सहन कर सकती है ?

विदेशियोंका पारिवारिक जीवन प्रायः नष्ट हो गया है। सिमिलित कुटुम्ब—जो दया, प्रेम, स्नेह, परोपकार, जीव, सेवा, संयम और शुद्ध अर्थ-वितरणकी एक महती संस्था है, जिसमें दादा-दादी, ताऊ-ताई, चाचा-चाची, भाई-भौजाई, देवर-जेठ, सास-पतोहू, मामा-

मामी, बुआ-बहिन, मौसी-मौसे, भानजे-भानजी, भतीजे-भतीजी आदिका एक महान् सुशृङ्खल कुटुम्ब है और जिसके भरण-पोषण तथा पालनमें गृहस्थ अपनेको धन्य और कृतार्थ समझता है——का तो नामोनिशान भी वहाँ नहीं मिलेगा। स्वतन्त्रता तथा समानाधिकारके युद्धने वहाँके सुन्दर घरको मिटा दिया है! इसीसे वहाँ जरा-जरा-सी बातमें कलह, अशान्ति, विवाह-विच्छेद या आत्महत्या हो जाती है। वहाँ स्त्री अब घरकी रानी नहीं है, घरमें उसका शासन नहीं चळता, गृहस्थ-जीवनका परम शोभनीय आदर्श उसकी कल्पनासे बाहरकी वस्तु हो गया है। घरको सुशोभित करनेवाली श्रेष्ठ गृहिणी, पतिके प्रत्येक कार्यमें हृदयसे सहयोग देनेवाली सहधर्मिणी और बच्चोंको हृदयका अमृतरस पिलाकर पालनेवाली माताका आदर्श वहाँ नष्ट हुआ जा रहा है। 'व्यक्तिगत स्वातन्त्रय' और 'स्वतन्त्र प्रेम' के मोहमें वहाँकी नारी आज इतनी अधिक पराधीन हो गयी है कि उसे दर-दर भटककर विभिन्न पुरुषोंकी ठोकरें खानी पड़ती हैं। जगह-जगह प्रेम बेचना पड़ता है, नौकरीके लिये नये-नये मालिकोंके दरवाजे खटखटाने पड़ते हैं और No vacancy की सूचना पढ़कर निराश छौटना पड़ता है ! यह कैसी स्वतन्त्रता है और कैसा सुख है ! और खेद तथा आश्चर्य है कि आज भारतीय महिलाएँ भी इसी स्वतन्त्रता और सुखकी ओर मोहवश अप्रसर हो रही हैं !!

लोग कहते हैं 'वहाँकी शिक्षिता स्नियोंमें बहुमुखी विकास हुआ है। इसमें इतना तो सत्य है कि वहाँ स्नियोंमें अक्षर-ज्ञानका, पर्याप्त विस्तार है; परंतु इतने ही मात्रसे कोई सुशिक्षित और विकसित हो

CC-0. Late Pt. Manmohan Shastri Collection Jammu. Digitized by eGangotri

जाय, ऐसा नहीं माना जा सकता। वास्तवमें शिक्षा वह है, जो मनुष्यमें उसके स्वधर्मानुकूल कर्तन्यको जाप्रत् करके उसे उस कर्तव्यका पूरा पालन करने योग्य बना दे । यूरोपकी स्त्री-शिक्षाने यह काम नहीं किया। श्रियोंको उनके नैसर्गिक धर्मके अनुकूछ शिक्षा मिलती तो बड़ा लाभ होता । प्रकृतिके विरुद्ध शिक्षासे इसी प्रकार बड़ी हानि हुई है। इस युगमें स्त्रियोंको जो शिक्षा दी जाती है, क्या उससे सचमुच उनका स्वधर्मीचित विकास हुआ है ? क्या इस शिक्षासे स्त्रियाँ अपने कार्यक्षेत्रमें कुशल बन सकी 👸 ? क्या अपने क्षेत्रमें जो उनकी नैसर्गिक स्वतन्त्रता थी, उसकी पूरी रक्षा हुई है ? उसका अपहरण तो नहीं हो गया है ? सच पूछिये तो सैकड़ों वर्शीसे चली आती हुई यूरोपकी शिक्षाने वहाँ कितनी महान् प्रतिभाशालिनी स्वधर्मपरायणा जगत्की नैसर्गिक रक्षा करनेवाली महिलाओंको उत्पन्न किया है ? बल्कि यह प्रत्यक्ष है कि इस शिक्षासे वहाँकी नारियोंमें गृहिणीत्व तथा मातृत्वका हास हुआ है । अमेरिकामें ७७ प्रतिशत स्त्रियाँ घरके कामोंमें असफल साबित हुई हैं। ६० प्रतिशत स्त्रियोंने विवाहोचित उम्र बीत जानेके कारण विवाहकी योग्यता खो दी है। विवाहकी उम्र वहाँ साधारणतः १६ से २० वर्षतक-की ही मानी जाती है। इसके बाद ज्यों ज्यों उम्र बड़ी होती है, त्यों-ही-स्यों विवाहकी योग्यता घटती जाती है। इसीका परिणाम है कि वहाँ स्त्रेच्छाचार, अनाचार, व्यभिचार और अत्याचार उत्तरोत्तर बढ़ गये हैं । अविवाहित माताओंकी संख्या क्रमशः बढ़ी जा रही है । घरका सुख किसीको नहीं। बीमारी तथा बुढ़ापेमें कौन किसकी सेवा करें? वहाँकी शिक्षिता स्त्रियोंमें लगभग ५० प्रतिशतको कुमारी रहना

पड़ता है और विना ब्याहे ही उनको वैधव्यका-सा दु:ख भोगना पड़ता है। यही क्या बहुमुखी विकास है ?

इसके सिवा वर्तमान शिक्षाका एक बड़ा दोष यह है कि स्रियोंमें नारीत्व और मातृत्वका नाश होकर उनमें पुरुषत्व बढ़ रहा है और उधर पुरुत्रोंमें स्नीत्वकी वृद्धि हो रही है। नारी नियमित व्यायाम करके और भाँति भाँतिके अन्यान्य साधनोंके द्वारा 'मर्दाना' बनती जा रही है, तो पुरुष अङ्ग-लालित्य, भाव-भङ्गिमा, केश-विन्यास और खर-माधुर्य आदिके द्वारा 'जनाना' वनने जा रहे हैं । स्त्रियोंमें मर्दानगी अवश्य आनी चाहिये ! उनको रणचण्डी और दशप्रहरण-धारिणी दुर्गा बनना चाहिये; परन्तु वनना चाहिये पति-पुत्रका अहित करनेकी इच्छा रखनेवाले दुष्ट आततायीको दण्ड देनेके लिये ही। यह तभी होगा, जब उनमें परनीत्व और मातृखका अक्षुण्ण भाव स्थिर रहेगा। भारतवर्षने तो नारीको रणरङ्गिणी मुण्डमालिनी कराली कालीके रूपमें और सिंहवाहिनी महिषमर्दिनी दुर्गाके रूपमें पूजा की है; परन्त वहाँ भी वह है मा ही । स्नेहमयी माता, प्रेममयी पत्नी यदि वीराङ्गना बनकर रण-सज्जा-सुसज्जित होकर मैदानमें आवेगी तो वह आततायियोंक हाथसे अपनी तथा अपने पति-पुत्रकी रक्षा करके समाज और देशका अपरिमित मङ्गल एवं मुख उज्ज्वल करेगी; परन्तु इस हृदय-धनको खोकर, मनकी इस परम मृल्यवान् सम्पत्तिको गँवाकर केवल देहके क्षेत्रमें स्वतन्त्र होनेके लिये यदि नारी तलवार हाथमें लेगी तो निश्चय समझिये उस तलवारसे प्यारी संतानोंके ही सिर धड़से अलग होंगे, प्राण-प्रियतम पतियोंके ही हृदय बेघे जायँगे और सबके मुखोंपर कालिमा लगेगी!! स्त्रियोंको रणरङ्गिणी बननेके पहले इस बातको

CC-0. Late Pt. Manmohan Shastri Collection Jammu. Digitized by eGangotri

अच्छी तरह सोच रखना चाहिये। अत्याचारी, अनाचारीका दमन करनेके लिये हमारी मा-बहिनें रणचण्डी बनें, परन्तु हमारी रक्षा और हमारे पालनके लिये उनके हृदयसे सदा अमीरस बहता रहे। बहाँ तलवार हाथमें रहे ही नहीं।

अतएव इस भ्रमको छोड़ देना चाहिये कि वर्तमान यूरोपअमेरिकामें स्त्रियाँ स्वतन्त्र होनेके कारण सुखी हैं और उन्हें वर्तमान
शिक्षासे सचा लाम हुआ है। फिर यदि मान भी लें कि किसी
अंशमें लाम हुआ भी हो तो वहाँका वातावरण, वहाँकी परिस्थित,
वहाँके रस्मोरिवाज, वहाँकी संस्कृति और वहाँका लक्ष्य दूसरा है तथा
हमारा विल्कुल दूसरा। वहाँ केवल भौतिक उन्नति ही जीवनका
लक्ष्य है; हमारा लक्ष्य है परमात्माकी प्राप्ति। परमात्माकी प्राप्तिमें
सर्वोत्तम साधन है विलास-वासनाका त्याग और इन्द्रियसंयम। इसका
ख्याल रखकर ही हमें अपनी शिक्षा-पद्गति बनानी चाहिये। तभी
हमारी नारियाँ आदर्श माता और आदर्श गृहिणी वनकर जगत्का
मङ्गल कर सकेंगी।

कहा जा सकता है कि 'क्या ख्रियाँ देशका, समाजका कोई काम करें ही नहीं ?' ऐसी बात नहीं है, करें क्यों नहीं, करें पर करें अपने खर्मको बचाकर । अपने खर्मकी जितनी भी शिक्षा अशिक्षित बहनोंको दी जा सके, उतना अपने उपदेश और आचरणोंके द्वारा वे अवश्य दें । सची बात तो यह है कि यदि पति, पुत्र, पुत्रियाँ सब ठीक रहें, अपने-अपने कर्तव्य-पालनमें ईमानदारीसे संलग्न रहें तो फिर देशमें, समाजमें ऐसी बुराई ही कौन-सो रह जाय, जिसे सुधारनेके लिये माताओंको घरसे बाहर

निकलकर कुछ करना पड़े ? और पुरुषोंको सःपुरुष बनानेका यह काम है माताओंका । माताएँ यदि अपने ख-धर्ममें तत्पर रहें तो पुरुषोंमें उच्छङ्घलता आवेगी ही नहीं । अत: भारतकी आदरणीय देवियोंसे हाथ जोडकर प्रार्थना है कि वे अपने खरूपको सँभालें। अपने महान् दायित्वकी ओर ध्यान दें, और पुरुषोंको वास्तविक स्वधर्मपरायण पुरुष बनावें । पुरुषोंकी प्रतिमाका वैसा ही निर्माण होगा, जैसा सर्वशक्तिमयी माताएँ करना चाहेंगी। आज जो पुरुष विगड़े हैं, इसका उत्तरदायित्व माताओंपर ही है। वे उन्हें बना सकती हैं। यदि माताएँ पुरुषोंकी परवा न कर सकें, अपने पति-पुत्रोंकी कल्याण-कामना न करके अपनी खतन्त्र व्यक्तिगत कल्याण-कामना करने छगेंगी, तो पुरुषोंका पतन अवश्यम्भावी है और जब पति-पुत्र बिगड़ गये तो गृहिणी और माता भी किसके बलपर अपने सुन्दर खरूपकी रक्षा कर सकेंगी । पुरुषोंको बचाकर अपनेको बचाना-पुरुषोंको पुरुष बनाकर अपने नारीत्वका अभ्युदय करना-इसीमें मचा कल्याणकारी नारी-उद्धार है। पुरुषको वे लगाम छीड़कर नारीका उसका प्रतिद्वन्द्वी होकर अपनी खतन्त्र उन्नति करने जाना तो पुरुषको निरङ्करा, अत्याचारी, स्वेन्छाचारी बनाकर उसकी गुलामीको ही निमन्त्रण देना है और फलतः समाजमें दु:खका ऐसा दावानल धधकाना है, जिसमें पुरुष और स्त्री दोनोंके ही सुख जलकर खाक हो जायँगे !! भगवान्की कृपासे नारीमें सुबुद्धि जाम्रत् हो, जिसमें वह अपने उत्तरदायित्वको समझे और स्वधर्म-परायण होकर जगत्का परम मङ्गल करे।

### विवाहका महान् उदुरेश्य और विवाहकाल

मनुष्योंमें पशुकी भाँति यथेच्छाचार न हो, इन्द्रियलालसा और भोग-भाव मर्यादित रहें, भावोंमें शुद्धि रहे, धीरे-धीरे संयमके द्वारा मनुष्य त्यागकी ओर बढ़े, संतानोत्पत्तिके द्वारा वंशकी रक्षा और पितृ-ऋणका शोध हो, प्रेमको केन्द्रीभूत करके उसे पवित्र बनानेका अभ्यास बहे, स्वार्थका संकोच और परार्थ-त्यागकी बुद्धि जाम्रत् होकर वैसा ही परार्थ-त्यागमय जीवन बने - और अन्तमें भगवत्प्राप्ति हो जाय। इन्हीं सब उद्देश्योंको लेकर हिंदू-त्रिवाहका विधान है। विवाह धार्मिक संस्कार है, मोक्षप्राप्तिका एक सोपान है। इससे विलास-वासनाका सूत्रपात नहीं होता, बल्कि संयमपूर्ण जीवनका प्रारम्भ होता है। इसीसे विवाहमें अन्य विषयोंके विचारके साथ-साथ कालका भी विचार किया गया है । इसमें सर्वप्रधान एक बात है-वह यह कि कन्याका विवाह रजोदर्शनसे पूर्व हो जाना चाहिये। रजोदर्शन सब देशोंमें एक उम्रमें नहीं होता । प्रकृतिकी भिन्नताके कारण कहीं थोड़ी उसमें हो जाता है तो कहीं कुछ बड़ी अवस्था होनेपर होता है। अतएव उम्रका निर्णय अपने देश-कालकी स्थितिके अनुसार करना चाहिये, परन्तु रजोदर्शनके पूर्व विवाह हो जाना आवश्यक है।

रजोदर्शन प्रकृतिका एक महान् संकेत है। इसके द्वारा ली गर्भ-धारणके योग्य हो जाती है और इसी कारण ऋतुकालमें स्त्रियोंकी काम-वासना बलवती हुआ करती है और वह पुरुष-सम्बन्धकी इच्छा करती है। इसी स्त्राभाविक वासनाको केन्द्रीभूत करनेके लिये रजस्त्रला होनेसे पूर्व विवाहका विधान किया गया है। स्त्रामीके आश्रयसे स्त्रीकी काम-वासना इधर-उधर फैलकर दृषित नहीं हो पाती, पर विवाह न होनेकी हालतमें वही वासना अवसर पाकर व्यभिचारके रूपमें परिणत हो जाती है, जैसा कि आजकल यूरोपमें हो रहा है। वहाँ कुमारी माताओंकी संख्या जिस प्रकार बढ़ रही है, उसको देखते यह कहना पड़ता है कि वहाँ सतीत्व या तो है ही नहीं, और यदि कुछ बचा है तो वह शीव्र ही नष्ट हो जायगा!

रजखला होनेपर स्त्रीको पुरुपप्राप्तिकी जो इच्छा होती है, वह उसे बलात्कारसे पुरुष-दर्शन करवाती है। उस समय यदि पतिके द्वारा अन्तःकरण सुरक्षित नहीं होता तो उसके चित्तपर अनेकों पुरुषोंकी छाया पड़ती है, जिससे उसका आदर्श सतीत्व नष्ट हो जाता है। ऋतुमती स्त्रीके चित्तवी स्थित टीक फोटोके कैमरेकी-सी होती है। ऋतु-स्नान करके वह जिस पुरुपको मनसे देखती है, उसकी मूर्ति चित्तपर आ जाती है। इसीलिये ऋतुकालसे पहले ही विवाह हो जाना अत्यन्त आवश्यक है। आदर्श सती वही है, जो या तो पतिके सिवा किसीको पुरुषक्रपमें देखती ही नहीं और यदि देखती है तो पिता, भाता या पुत्रके रूपमें; पर ऐसा देखनेवाली भी मध्यम श्रेणीकी पतिव्रता मानी गयी है—

उत्तम के अस बस मन माहीं। सपनेहुँ आन पुरुष जग नाहीं॥ मध्यम परपति देखह कैसें। आता पिता पुत्र निज जैसें॥ यह तभी सम्भव है, जब ऋतुकालके पूर्व विवाह हो चुका हो और वह ऋतुकालमें पतिके संरक्षणमें रहे।

साधारणतया विवाहके समय कन्याकी उम्र तेरह और वरकी कम-से-कम अठारह होनी चाहिये। विवाह करना आवश्यक है और वह भी बहुत बड़ी उम्र होनेके पहले ही कर लेना चाहिये।

#### ऋतुकालमें स्त्रीको कैसे रहना चाहिये

स्त्री-शरीरमें जो मिलनता होती है, वह प्रतिमास रजः स्नावके द्वारा निकल जाती है और वह पित्रत्र होकर गर्भधारणके योग्य वन जाती है। मनुमहाराज भी यहीं कहते हैं। हिंदू-शास्त्रोंमें कहा गया है कि रजखला स्त्रीको तीन दिनोंतक किसीका स्पर्श नहीं करना चाहिये। उसे सबसे अलग, किसीकी नजर न पड़े, ऐसे स्थानमें बैठना चाहिये। चौथे दिन स्नान करके पित्रत्र होनेके समयतक किसीको न अपना मुख दिखलाना चाहिये, न अपना शब्द सुनाना चाहिये—

स्त्री धर्मिणी त्रिरात्रं तु स्वमुखं नैव दर्शयेत्। स्ववाक्यं श्रावयेन्नापि यावत् स्नानाच गुध्यति॥

ऋतुकालके समय पुरुषको भूलकर भी रजखलाके समीप नहीं जाना चाहिये। मनुमहाराज कहते हैं—

> नोपगच्छेत् प्रमत्तोऽपि स्त्रियमार्तवद्र्शने । समानशयने चैव न शयीत तया सह ॥ रजसाभिष्ठुतां नारीं नरस्य द्युपगच्छतः । प्रक्षा तेजो वळं चक्षुरायुद्देव प्रहीयते ॥ तां विवर्जयतस्तस्य रजसा समभिष्ठुताम् । प्रक्षा तेजो वळं चक्षुरायुद्देव प्रवर्धते ॥

> > (मनु०४।४०-४२)

'कामातुर होनेपर भी पुरुष रजोदर्शनके समय स्नी-समागम न करें और स्नीके साथ एक शय्यापर न सोवे। जो पुरुष रजखला नारीके साथ समागम करता है, उसकी बुद्धि, तेज, बल, नेत्र और आयु नष्ट होती है। और जो पुरुष रजखला स्नीसे बचा रहता है, उसकी बुद्धि, तेज, बल, नेत्र-ज्योति और आयु बढ़ती है।

रजस्वला होनेके समय जितना इन्द्रिय-संयम, हल्का भोजन तथा विलासिताका अभाव होगा उतनी ही खीशोणितकी शक्ति कम होगी, जिससे ऋतुस्नानके बाद गर्भाधान होनेपर कन्या न होकर पुत्र उत्पन्न होगा। रजखला खीको तीन दिनोंतक केवल एक बार भोजन करना, जमीनपर सोना, संयत रहना, घी-दूध-दहीका सेवन नहीं करना, पुष्पमाला या गहने नहीं पहनना, अग्निको स्पर्श न करना और चतुर्थ दिन सचैल स्नान करना चाहिये।

ऋतुकालमें खीका स्पर्श न करनेसे उसका अपमान होता है, ऐसा कभी नहीं मानना चाहिये। उसके अपने खास्थ्यके लिये तथा दूसरोंके खास्थ्य एवं प्राकृतिक जड वस्तुओंको अपने खरूपमें सुरक्षित रहने देनेके लिये भी उसका किसीको न देखना और न स्पर्श करना आवश्यक है। बहुधा यह देखा गया है कि घरमें पापड़ बनते हों और रजखला खी उनको देख ले तो पापड़ लाल हो जाते हैं। कुछ लोग इस बातको बहम कहा करते हैं, परंतु यह वैज्ञानिक तथ्य है।

अमेरिकाके प्रो० शीक (Schiek) ने अनुसंधान करके यह प्रमाणित किया है कि रजखळा नारीके शरीरमें ऐसा कोई प्रबळ

CC-0. Late Pt. Manmohan Shastri Collection Jammu. Digitized by eGangotri

विष होता है कि वह जिस बगीचेमें चली जाती है, उस बगीचेके फूल-पत्ते आदि सूख जाते हैं, फ्लोंके वृक्ष मर जाते हैं, फल सड़ जाते हैं। यहाँतक कि वृक्षोंमें कीड़े आदि भी पड़ जाते हैं। कभी-कभी मर भी जाते हैं। \*

#### रजोदर्शनके समय पालन करनेके नियम

जबतक रक्त बहता है, तबतक ऋतुकाल ही है। साधारणतः तीन दिन ऋतुकालके माने जाते हैं; परंतु तीन दिनके बाद भी यदि रक्त बंद नहीं होता तो वैसी हालतमें चौथे दिन रनान करनेसे छुद्धि नहीं होती। अञ्जद्धिका कारण तो रक्तस्राव है, वह जबतक है, तबतक रनानमात्रसे छुद्धि कैसे हो सकती है ? अतएव जबतक रक्त-स्राव है, तबतक नियमोंका पालन भी आवश्यक है।

#### नियम

(१) ऐसा कोई काम नहीं करना चाहिये, जिससे तलपेटकों अधिक हिलाना पड़े या उसपर जोर देनेका-सा दबाव पड़े। जलका भरा कलसा उठाना, ज्यादा देरतक उकडू बैठना, दौड़-भाग करना, बहुत जोरसे हँसना, रोना या झगड़ा करना, ज्यादा चूमना-फिरना, गाना बजाना, शोक, दु:ख या काम बढ़ानेवाले दृश्य देखना या प्रन्थ पदना—ये सभी हानिकर हैं। खास करके—जो काम अंदरसे जोर लगाकर करने पड़ते हैं, (जैसे जलका कलसा उठाना या चूलहे-

<sup>\*</sup> देखिये American Journal of Clinical Medicine May 1921, Medical Record for February, 1919 (p. 317) abstracts and article (Wien Klin Wock, May 20, 1920)

परसे बहुत वजनदार बर्तनको उतारना आदि ) नहीं करने चाहिये । घरके साधारण काम-काज करनेमें हर्ज नहीं है ।

- (२) तलपेर और कमरको ठंड लगे, ऐसा काम नहीं करना चाहिये। रजोदर्शनके समय जो रनान करना मना है, उसका यही कारण है। इस समय मस्तकमें गरमी मालूम होनेपर ठंडा तेल लगाना और जलके अँगोलेसे पोंछना हानिकर नहीं है; परंतु कमर जलमें डुबाकर नहाना या गीली जगहमें खुले बदन सोना बहुत हानि-कर है।
- (३) कपड़े मैले-कुचैले टुकड़ेका व्यवहार नहीं करना चाहिये। एक बार काममें लाया हुआ कपड़ा धो लेनेपर भी फिर उसे काममें लेना हानिकर है। रजखला समयका रक्त एक प्रकार-का विष है। इस विषके संसर्गमें आयी हुई चीजको भी विषके समान हो समझकर उसका त्याग करना चाहिये।
- ( १ ) जबतक रक्तस्राव होता हो, तबतक 'पतिका सङ्ग' तो भूलकर भी न करे। शास्त्रोंमें इन दिनोंमें पतिका दर्शन करना भी निषिद्ध बतलाया गया है।
- (५) मांसाहारियोंको भी इन दिनोंमें मांस, मद्य, मछ्छी या प्याज आदि बिल्कुल नहीं खाने चाहिये।

साधारण-से नियम हैं। पर इनका पालन करनेवाली स्त्री जैसे स्वस्थ और सुखी रहती है, वैसे ही न पालन करनेवालीको निश्चय ही बीमार तथा दुखी होना पड़ता है।

#### गर्भाधानके श्रेष्ठ नियम

'गर्भाधान-संस्कार' सबसे आवश्यक संस्कार है; परंतु आजकल उसका सर्वथा विलोप ही हो गया है। स्नी-पुरुषके शरीर और मनकी खस्थता, पितृत्रता, आनन्द तथा शास्नानुक्ल तिथि, वार, समय आदिके संयोगसे ही श्रेष्ठ संतान उत्पन्न होती है। जैसे फोटोमें हू-बहू वही चित्र आता है, जैसा फोटो लेनेके समय रहता है, उसी प्रकार गर्भाधानके समय दम्पितका जैसा तन-मन होता है, वैसे ही तन-मनवाली संतान होती है। मनुष्यका प्रधान लक्ष्य भगवत्प्राप्ति है। अतः उसी लक्ष्यको ध्यानमें रखकर उसीके लिये जगत्के सारे काम करने चाहिये। गर्भाधानका उद्देश, गर्भ-प्रहणकी योग्यता, तदुपयोगी मन और खास्थ्य एवं तदुपयोगी काल—इन सब बातोंको सोच-समझकर विवाहित पित-पत्नीके संसर्ग करनेसे उत्तम संतान होती है। मनमाने रूपमें अथवा स्त्रीके ऋतुमती होते ही शास्त्रकी दुहाई देकर पशुवत् आचरण करनेसे तो हानि ही होती है।

जिनको संतान न होती हो, उन्हें पहले तो पति-पत्नी दोनोंको शरीरकी परीक्षा करवा लेनी चाहिये और गर्भाधानमें रुकावर डालनेवाला कोई रोग हो तो उसकी चिकित्सा करानी चाहिये। रोग न हो —और पुत्रकी इच्छा प्रवल हो—( यद्यपि संसारवन्धनसे मुक्तिके लिये पुत्रकी जरा भी आवश्यकता नहीं है — संतानके मोहसे तो बन्धन बढ़ता ही है) तो 'हरिवंशपुराण' का श्रद्धा-भक्तिके साथ मनोयोगपूर्वक श्रवण करना चाहिये। यथाशक्ति दक्षिणा देकर सारिवक प्रकृतिके वयोवृद्ध, सदाचारी तथा भगविद्धवासी पिवत्र ब्राह्मणके द्वारा कथा

सुननेपर भगवत्कृपासे सुपुत्रकी प्राप्ति होना कोई बड़ी बात नहीं है। इसके लिये 'संतान-गोपाल' मन्त्रका जाप भी किया जाता है। वह मन्त्र है—

देवकीसुत गोविन्द वासुदेव जगत्पते। देहि मे तनयं ऋष्ण त्वामहं शरणं गतः॥

इस मन्त्रका जप, हो सके तो, विश्वास तथा श्रद्धापूर्वक पति-पत्नी दोनोंको करना चाहिये। प्रात:काल स्नान करके नित्यकर्म ( पुरुष-सन्ध्यावन्दनादि तथा स्त्री नियमित दैनिक जप-पाठ आदि ) करनेके बाद तुलसीकी मालासे उक्त मन्त्रका जप करना चाहिये। जपके समय सामने किसी धोयी हुई पवित्र चौकीपर या दीवालपर भगवान् श्रीकृष्णका सुन्दर चित्रपट ( मढ़ाई हुई तसबीर ) रख लेना चाहिये और भगवद्भावसे उसकी पूजा करनी चाहिये। पूजामें चन्दन, पुष्प, धूप, दीप, नैवेद चढ़ाकर जलसे आचमन कराना चाहिये। फिर मुखशुद्धिके लिये पान या इलायची चढ़ाकर कपूरसे आरती करनी चाहिये । फिर फुल चढ़ाकर प्रणाम करना चाहिये । पूजाकी सामग्री शुद्ध होनी चाहिये । यों पूजा-प्रणाम करनेके बाद भगवान्से कातरभावयुक्त प्रार्थना करनी चाहिये तथा यह विश्वास करना चाहिये कि भगवान्के कृपा-प्रसादसे हमें अवश्य सत्पुत्रकी प्राप्ति होगी--प्रार्थना-का यह भाव है--दियामय श्रीभगवन् ! हमें पुत्र देनेकी कृपा करें । वह पुत्र सुयोग्य, दीर्घजीवी, सुन्दर, सच्चरित्र, मेधावी, सुखी जीवन और भगवद्भक्त हो।'

इस प्रार्थनाके पश्चात् तुल्सीकी मालापर जप आरम्भ करना चाहिये। पनी न कर सके तो पति ही करे। प्रतिदिन ५५ मालाका जाप अवश्य करें । इस प्रकार पूरा एक मास जप करनेपर मन्त्र सिद्ध हो जाता है । इसके बाद यथासाध्य प्रतिदिन विश्वासके साथ नियमित जप चाछ रखना चाहिये । मन्त्रसिद्ध होनेके बाद जब पत्नी ऋतुस्नाता हो, तब पुत्रकी प्राप्तिके छिये ही—काम-विकारके वश होकर नहीं, युग्म रात्रिमें गर्भाधान करना चाहिये ।

यहाँ गर्भाधानके कालके सम्बन्धमें शास्त्रकी जो व्यवस्था है, उसे संक्षेपमें लिखा जाता है—

लगन, सूर्य और चन्द्रके पापयुक्त और पापमध्यगत न होनेपर, सप्तम स्थानमें पापप्रह न रहनेपर और अष्टम स्थानमें मङ्गल एवं चतुर्थमें पापप्रह न रहनेपर तथा राशि, लग्न और लग्नके चतुर्थ, पञ्चम, सप्तम, नवम और दशम स्थान शुभग्रहयुक्त होनेपर एवं तृतीय, षष्ठ और एकादश स्थान पापयुक्त होनेपर 'गण्ड' समयका त्याग करके युग्म रात्रिमें पुरुषके चन्द्रादि शुद्ध होनेपर उसे गर्भाधान करना चाहिये।\*

तद्यूनेष्वग्रभोज्झितेषु विकुजे च्छिद्रे विपापे सुखे।
सयुक्तेषु त्रिकोणकण्टकविधूष्वायत्रिषष्ठान्विते
पापे युग्मनिशास्वगण्डसमये पुंशुद्धितः सङ्गमः॥
अश्विनीः मधा और मूल नक्षत्रमें प्रथम तीन दण्ड और रेवतीः
अश्लेषाः, ज्येष्ठा नक्षत्रमें शेष पाँच दण्ड गण्ड' माने जाते हैं। मूलके आदि
तीन दण्ड और ज्येष्ठाके शेष पाँच दण्डका नाम 'दिवागण्ड' है। मधाके
आदि तीन दण्ड और अश्लेषाके शेष पाँच दण्डका नाम 'रात्रिगण्ड' है
तथा अश्विनीके आदि तीन दण्ड और रेवतीके शेष पाँच दण्डका नाम
'सन्ध्यागण्ड' है।'

दिनकुलग्नक्षपास्वामिषु

अपापासंयतमध्यगेष्

ऋतुके पहले दिनसे सोलहवें दिनतक ऋतुकाल माना गया है, इसमें पहली, दूसरी, तीसरी, चौथी, ग्यारहवीं और तेरहवीं रात्रिकों छोड़कर युग्म रात्रियोंमेंसे किसी रात्रिको गर्भाधान करना चाहिये। उयेष्ठा, मूल, मघा, अश्लेषा, रेवती, कृत्तिका, अश्विनी, उत्तराफाल्गुनी, उत्तराषाढा और उत्तराभाद्रपद नक्षत्र तथा पर्व, चतुर्दशी, अमावस्या, पूर्णिमा, अष्टमी, एकादशी, व्यतिपात, संक्रान्ति, इष्टजयन्ती आदि पर्वीका त्याग करके गर्भाधान करना चाहिये।

मनु महाराजके कथनानुसार सोल्ड रात्रियाँ ऋतुकालकी हैं। इनमें रक्तसावकी पहली चार रात्रियाँ अत्यन्त निन्दित हैं। ये चार तथा ग्यारहवीं और तेरहवीं रात्रि—इस प्रकार छः रात्रियोंमें संसर्ग निषद्ध है। शेष दश रात्रियोंमें छठी, आठवीं और दसवीं आदि युग्म रात्रिमें गर्भाधान होनेपर पुत्र एवं पाँचवीं, सातवीं आदि अयुग्म रात्रियोंमें होनेपर कन्या होती है। ऋतुकालकी निन्दित छः रात्रि और अनिन्दित दस रात्रियोंमेंसे कोई-सी भी आठ रात्रि—यों चौदह रात्रियोंको छोड़कर शेष पर्ववित्त दो रात्रियोंमें स्नी-संसर्ग करनेवालेके ब्रह्मचर्यकी हानि नहीं होती। वह गृहस्थाश्रममें रहते हुए ही ब्रह्मचारी है।

इसमें रजोदर्शनके निकटकी रात्रियोंसे उत्तर-उत्तरकी रात्रियाँ अधिक प्रशस्त हैं । सतरहवीं रात्रिसे पुनः रजोदर्शनकी चौथी रात्रितक सर्वथा संयमसे रहना चाहिये । भोगकी संख्या जितनी ही कम होगी, उतनी ही शुक्रकी नीरोगता, पवित्रता और शक्तिमत्ता बढ़ेगी । भोग-सुख भी उसीमें अधिक प्राप्त होगा और संतान भी खस्थ, पुष्ट, धर्मशील, मेवावी तथा संवर्धनशील होगी । इसी प्रकार कालका भी बड़ा महत्त्व है। दिनमें गर्भाधान सर्वथा निषिद्ध है। दिनके गर्भाधानसे उत्पन्न संतान दुराचारी और अधम होती है। सन्ध्याकी राक्षसीवेलामें घोरदर्शन विकटाकार राक्षस तथा भूत-प्रेत-पिशाचादि विचरण करते रहते हैं। इसी समय भगवान् भवानीपित भी भूतोंसे घिरे हुए घूमते रहते हैं। दितिके गर्भसे हिरण्याक्ष और हिरण्यकशिपु-सरीखे महान् दानव इसीलिये उत्पन्न हुए थे कि उन्होंने आग्रहपूर्वक सन्ध्याकालमें अपने खामी महात्मा कश्यपजीके द्वारा गर्भाधान करवाया था। रात्रिके तृतीय प्रहरकी संतान हरिभक्त और धर्मपरायण हुआ करती है।

गर्भाधानके समय शुद्ध सात्त्रिक विचार होने चाहिये। चरकसंहिता शरीर-अष्टमाध्यायमें बताया गया है कि 'गर्भाधानके समय रज-वीर्यके मिश्रण-कालमें माता-पिताके मनमें जैसे भाव होते हैं, वे ही भाव पूर्व-कर्मके फलका समन्वय करते हुए गर्भस्थ बालकमें प्रकट होते हैं।'

जैसी धार्मिक, शूर, विद्वान्, तेजस्वी संतान चाहिये, वैसा ही भाव रखना चाहिये; और ऋतुस्नानके बाद प्रतिदिन वैसी ही वस्तुओंको देखना और चिन्तन करना चाहिये। महर्षि चरकने लिखा है कि 'जो स्नी पृष्ट, बलवान् और पराक्रमी पुत्र चाहती हो उसे ऋतु-स्नानके पश्चात् प्रतिदिन प्रातःकाल सफेद रंगके बड़े भारी साँइको देखना चाहिये।' हमारे शास्त्रोंमें कहा गया है और यह विज्ञानसिद्ध है कि ऋतु-स्नानके पश्चात् स्नी पहले-पहल जिसको देखती है उसीका संस्कार उसके चित्तपर पड़ जाता है और वैसी ही संतान बनती है। एक अमेरिकन स्नीके कमरेमें एक हन्शीकी

तसबीर टँगी थी । उसने ऋतु-स्नानके बाद पहले उसीको देखा था और गर्भकालमें भी प्रतिदिन उसीको देखा करती थी । इसका गर्भस्थ बालकपर इतना प्रभाव पड़ा कि उस बालकका चेहरा ठीक हव्शीका-सा हो गया। एक ब्राह्मण-स्त्रीने ऋतु-स्नानके बाद एक दृष्ट प्रकृतिके पठानको अचानक देख लिया था, इससे उसका वह बालक ब्राह्मणोंके आचरणसे हीन पठान-प्रकृतिका हुआ। सुश्रुत-शारीरस्थानके द्वितीय अध्यायमें लिखा है कि 'ऋतुस्नान करनेके बाद खीको पति न मिछनेपरं वह कभी-कभी कामवश खप्तमें पुरुष-समागम करती है । उस समय अपना ही वीर्य रजसे मिलकर जरायमें पहुँच जाता है और वह गर्भवती हो जाती है। परंतु उस गर्भमें पति-वीर्यके अभावसे अस्थि आदि नहीं होते, वह केवल मांतिपण्डका कुम्हड़ा-जैसा होता है या साँप, विच्छू, भेड़िया आदिके आकारके विकृत जीत्र ऐसे गर्भसे उत्पन्न होते हैं। ऋतुकालमें कुत्ते, भेड़िये, बकरे आदिके मैथुन देखनेपर भी उसी भावके अनुसार रातको खप्न आते हैं और ऐसे विकृत जीव गर्भमें निर्माण हो जाते हैं।

इसके अतिरिक्त गर्भत्रती स्नीको गर्भ-कालमें भी बहुत सावधानीके साथ सद्विचार, सत्सङ्ग, सत्-आलोचन, सद्ग्रन्थोंका अध्ययन और सत् तथा शुभ दश्योंको देखना चाहिये। गर्भकालमें प्रह्लादकी माता कयाध्र देविष नारदजीके आश्रममें रहकर नित्य हरि-चर्चा सुनती थीं, इससे उनके पुत्र प्रह्लाद महान् भक्त हुए। सुभद्राके गर्भमें ही अभिमन्युने अपने पिता अर्जुनके साथ माताकी बातचीतमें ही चक्रव्यूह-मेद करनेकी कला सीख ली थी।

-----

## सर्वश्रेष्ठ संतान-प्राप्तिके लिये नियम

'प्राणियोंकी हिंसा न करें, किसीको शाप न दें, झूठ न बोले, नख और रोम छेदन न करे, अपवित्र और अशुम, वस्तुका स्पर्श न करे, जलमें डुबकी लगाकर न नहावे, क्रोध न करे, दृष्ट-जनोंके साथ कभी बातचीत न करे, बिना घोया कपड़ा और निर्माल्य माला धारण न करे; जूठा, चींटियोंका खाया हुआ आमिषयुक्त, अपवित्र स्रीके द्वारा लाया हुआ और ऋतुमतीकी नजरमें पड़ा हुआ भोजन न करे, भोजन करके हाथ धोये बिना, केश बाँधे बिना, वाणीका संयम किये बिना, वस्रोंसे अङ्गोंको ढके बिना और सन्ध्याके समय घरसे बाहर विचरण न करे, पैर धोये बिना गीले पैर रखकर एवं उत्तर या पश्चिमकी ओर सिर करके न सोवे । नंगी होकर, किसी दूसरेके साथ तथा सन्ध्याकालमें भी न सोवे । प्रातःकाल भोजनसे पहले धोये हुए कपड़े पहनकर, पित्रत्र होकर तथा समस्त मङ्गलद्रव्योंको धारण करके प्रतिदिन गौ, ब्राह्मण, भगवान् नारायण और भगवती लक्ष्मीदेवीका पूजन अवश्य करे। माला, चन्दन, भोजनसामग्री आदिके द्वारा पतिका पूजन करे एवं पूजा समाप्त होनेपर पतिका अपने उदरमें ध्यान करे ।

गर्भकालमें इस प्रकार करनेसे निश्चय ही तेजस्वी, मेधावी, रूर तथा धार्मिक पुत्रका जन्म होता है।

## गर्भिणीके लिये आहार-विहार

जननीकी शारीरिक और मानसिक स्थिति—खास करके उसके गर्भावस्थाके आहार-विहार और मानसिक स्थितिके ऊपर ही होनेवाळी संतानका खास्थ्य और खमाव अधिकांशमें निर्भर करता है। गर्भ-धारणके बाद खीको बहुत सावधानीसे आवश्यक नियमोंका पाळन करना चाहिये। आजकळ इस सम्बन्धमें ख्रियाँ बहुत असावधान रहती हैं; इसीसे गर्भपातकी संख्या बढ़ रही है और साथ ही ख्रियोंके रोगोंकी भी। माता जो कुछ खाती है, उसीका परिपाक होनेपर उसके सारसे जो रस बनता है उसका एक अंश स्तनदुग्धके रूपमें परिणत होता है और दूसरा अंश रक्तके रूपमें परिणत होकर गर्भका पोषण करता है। माताके इस आहार-रसके द्वारा ही गर्भस्थ शिद्यु बढ़ता और पृष्ट होता है। अतएव माता यदि सुपथ्यका सेवन तथा गर्भिणीके

नियमोंका पालन करती है तो संतान सहज ही हृष्ट-पुष्ट होती है और ठीक समयपर उसका प्रसव भी सुखपूर्वक होता है। ऐसा न करनेपर माताको कष्ट होनेके साथ ही संतान भी जीवनभर रोगोंसे घिरी रहती है।

### आहार

गर्भिणीको रुचिकारक, स्निग्ध, हलका, अधिक हिस्सा मधुर और अग्निदीपक (सोंठ, पीपल, काली मिर्च, अजवायन आदि) द्रव्योंके संयोगसे बना हुआ भोजन करना चाहिये। चवानेमें कष्ट हो, ऐसी चीज नहीं खानी चाहिये। चरक-सुश्रुतमें गर्भिणीको मीठे पदार्थ खानेकी सम्मति दी गयी है। मीठे पदार्थों — दूध, घी, मक्खन, चावल, जौ, गेहूँ, मूँग आदि अन्न, खीरा, नारियल, पपीता, कसेरू, पके टमाटर आदि फल; किसमिस, खजूर आदि मेवा और लौकी, कुम्हड़ा आदि साग समझने चाहिये। इनका पचने योग्य मात्रामें सेवन करना चाहिये।

गर्भिणीके लिये दूध सर्वोत्तम खाद्य है। पहले और दूसरे महीने सुबह-शाम अन्न और अन्य समय परिमित मात्रामें गुनगुना दूध लेना चाहिये। तीन-चार बारमें प्रतिदिन कम-से-कम एक सेर दूध पीना उचित है। तीसरे महीने शहद और घी मिलाकर और चौथे महीने दूध और मक्खनके साथ अन्न लेना चाहिये। पाँचवें महीने भी दूध-घीके साथ भोजन करना चाहिये। छठे और सातवें महीने गोखुरूके साथ घीको पक्षाकर उपमुक्त मात्रामें पीना चाहिये, चरकमें कहा गया है कि सातवें महीने पेटकी चमड़ी फट जाती है और शरीरपर खुजलाहट होती है। इस समय वेरके क्वाथ और शतावरी तथा विदारीकंद आदिके साथ पक्षाकर मक्खनको उसकी दो तोला मात्रा

CC-0. Late Pt. Manmohan Shastri Collection Jammu. Digitized by eGangotri

गर्भिणीको पिछानी चाहिये और पेट तथा छातीपर चन्दनका लेप करना अथवा कवरी वृक्षके पत्तोंको तिछके तेछमें पकाकर वह तेछ शरीरपर छगाना चाहिये। शरीर अधिक फट जाय और खुजछी बहुत ज्यादा हो तो माछती-पुष्प और मुछहठीको जछमें पकाकर उस जछसे शरीर धोना चाहिये। आठवें महीने दूधमें पकाकर जौ (वारछी) और साबूदाना आदि कुछ घी मिछाकर देना चाहिये। गर्भिणीकी मछशुद्धि हो और वायु सरछ रहे, इसके छिये उसे दूधके साथ शतावरी देनी चाहिये तथा आवश्यक हो तो शतावरी, विदारीकंद, गोखुरू आदिको तिछके तेछमें पकाकर उस तेछकी पिचकारी भी दी जा सकती है। गर्भिणीको उपवास नहीं करना चाहिये। चरक-सुश्रुतके इस मतसे ऐसा जान पड़ता है कि गर्भिणीके छिये दूध, हल्का अन्न ही उत्तम भोजन है।

गर्भिणीका कोठा साफ रहे और पेशाव सरलतासे होता रहे, इस ओर विशेष ध्यान रखना आवश्यक है। पके पपीते, टमाटर, खीरे, संतरे और सेव तथा हरी सन्जी आदि खाने से कन्ज मिटता है और खून भी साफ होता है। दिन-रात कम-से-कम चार-पाँच वार पेशाव हो जाना चाहिये; नहीं तो समझना चाहिये, पेशाव कम होता है और वैसी हालतमें जल तथा दूधकी मात्रा बढ़ा देनी चाहिये। कच्चे दूधके साथ समान मात्रामें जल मिलाकर सुबह-शाम एक-एक कटोरी पी लेनेसे पेशाव साफ होने लगता है।

गर्भिणीको गुरुपाक (भारी) भोजन, अधिक मसाले, लाल मिर्च और ज्यादा गरम चीजें नहीं खानी चाहिये। सड़ी-बासी और रूखी चीजें तो बिल्कुल ही नहीं! भोजन खूब चबा-चबाकर करना चाहिये और सन्ध्याका भोजन सात बजेसे पहले ही कर लेना चाहिये। आजकल चाय खूब चल रही है। श्लियोंमें भी इसकी लत बढ़ रही है। पर गर्भा- वस्थामें चाय बहुत हानिकारक है। किसी भी तरह न रहा जाय तो चाय बहुत ही थोड़ी और दूध अधिक मिलाकर लेना चाहिये। पान भी न खाया जाय तो अच्छा है। पानके साथ सुरती या जर्दा तो खाना हो नहीं चाहिये। कोयला, ठीकरी, मिट्टी आदि चीजें बिल्कुल नहीं खानी चाहिये। इन चीजोंके खानेसे प्रसवमें पीड़ा होती है, रतौंधी हो जाती है, गर्भको नुकसान पहुँचता है और बहुधा बच्चे दुर्बल, नेत्ररोगी और अंधेतक पैदा होते हैं।

अनुभवी लोगोंके द्वारा कहा जाता है कि गर्भधारणके बाद पहलेसे दूसरे महीनेतक ५ से १० प्रेनतक सोडा-बाई-कार्व (Soda bi carb) दिनमें दो बार खानेसे गर्भस्थ संतान पुत्र होती है। जर्मनीमें इसका प्रयोग किया गया था।

### विहार

सुश्रुतमें कहा गया है कि गर्भिगीको पहले दिनसे ही सदा प्रकुछितचित्त, पित्रत्र, अलंकारों और साफ-सफेद वस्त्रोंसे भूषित, शान्ति और मङ्गल-कार्योंमें निरत तथा देवता और बड़ोंकी भिक्त करते रहना चाहिये। इस अवस्थामें बड़ी सावधानीसे चलना-फिरना चाहिये; क्योंकि अकस्मात् पैर फिसलकर गिर जानेसे गर्भपात हो सकता है। सदा शुद्धाचारसे रहना चाहिये। गर्भिगीको भक्तों, महापुरुषों, संतों और शूर्वीरोंके जीवन-चरित तथा श्रीहरि-कथा आदि सुननी चाहिये। इसमें बहत लाभ है।

गर्भिणीको ज्यादा मोटा कपड़ा नहीं पहनना चाहिये। साड़ी तथा अङ्गका वस्न चुस्त न होकर कुछ ढीछा रहे। कपड़ा, बिछौना तथा बेठनेका आसन साफ-सुथरा और कोमल हो। विछौना बहुत ऊँचेपर न हो, विछौनेपर नरम तिकया रहे, गर्भिणीको शरीर सह सके—जैसे ठंडे या गरम जलसे नहाना चाहिये। शरीरको साफ रखना चाहिये, जिसमें रोमावलियोंके छेद खुले रहें। आजकल पढ़ी-लिखी खियोंमें ऊँची एड़ीके ज्तोंका प्रचार बढ़ रहा है। यह बड़ा हानिकारक है। इससे स्नायुओंपर दबाव पड़ता है। पैर खिंचने लगते हैं और चलते समय कुछ ठेढ़े भी हो जाते हैं। ये कभी न पहनने चाहिये और गर्भावस्थामें तो विल्कुल नहीं। नरम सपाट देशी ज्ती या चप्पल अथवा बिना एड़ीकी स्लीपरका व्यवहार करना चाहिये।

गर्भिणीको भोजनके बाद कुछ देर आराम करना चाहिये, परंतु दिनमें सोना नहीं चाहिये। न दिनभर छगातार बैठे ही रहना चाहिये। थोड़ी मेहनतके घरके काम करते रहना चाहिये। प्रतिदिन हल्की चक्कीसे थोड़ा पीसना चाहिये। कुछ देर रोज शुद्ध वायुमें टह्छना बहुत हितकर है, चाहे घरके आँगन या छतपर ही यूम छिया जाय। नौकर-नौकरानियाँ होनेपर भी प्रतिदिन कुछ शारीरिक परिश्रम अवश्य करना चाहिये।

### न करनेकी आठ बातें

(१) मैथुन बिल्कुल न करना, (२) टट्टी-पेशाबकी हाजत न रोकना, (३) बहुत तेज चलनेवाली सवारियोंपर न चढ़ना, ( ४ ) क्द-फाँद या दौड़ भाग न करना, बहुत टेढ़ा-मेढ़ा न होना, टेढ़ी करवट न लेना, ( ५ ) बोझन उठाना, (६) परिश्रम करना, परंतु ऐसा काम न करना जिससे थकावट हो, (७) दिनमें न सोना और रातको न जागना और (८) मन खिन्न हो, ऐसा कोई काम न करना। गर्भके अन्तिम दो महीने गर्भिणीको विशेष आरामकी आवश्यकता है; क्योंकि इस समय बच्चेका वजन ३॥ से ७॥ पाउण्ड-तक होता है।

ये तो प्रधान हैं। इनके अतिरिक्त निम्निछिखित कार्य भी नहीं करने चाहिये——जैसे सदा चित होकर सोना, बहुत जोरोंसे बोछना या हँसना, उकड़ू बैठना, बहुत सीढ़ियाँ चढ़ना, अकेले कहीं जाना या सोना, कोध-शोक-भय आदि करना, मैले, विकलाङ्ग या विकट आकृतिके व्यक्तियोंका स्पर्श करना, दुर्गन्ध, बीमत्स दश्यया पदार्थका सूँघना, देखना, जनशून्य घरमें रहना, अधिक तेल मसलाना या हल्दी-उबटन आदिसे शरीर मलना, लाल रंगकी साड़ी पहनना और किसी दूसरी स्त्रीके प्रसनके समय उसके पास रहना। इनके करनेसे भी गर्मको हानि पहँचनेकी सम्भावना है।

गर्भ-धारणके बाद सातवें महीनेसे लेकर बालकके प्रसन होनेके समयतक स्तनोंकी मलीमाँति देख-रेख करनी चाहिये। स्तनोंको अच्छी तरह धोना चाहिये और उनकी बोंटीके चारों ओर घी लगाना चाहिये तथा उन्हें दिनमें दो-तीन बार हलके हाथसे खींचना चाहिये जिससे बोंटी बच्चेके स्तन पीनेके लिये काफी बड़ी हो जाय।

### प्रसृति-घर कैसा हो ?

प्रसृति-घर साफ सुन्दर हो, उनमें सूर्यकी किरणें तथा हलकी हवा आती हो, धरतीमें नमी न हो, आसपासमें गंदे नाले न हों, पाखाने-की दुर्गन्य न आती हो, ताजा चूना पुता हुआ हो । कमरेमें सामान हो तो उसे वहाँसे हटा देना चाहिये । जाड़ेका मौसम हो तो उसे आवश्यकतानुसार गरम कर लेना चाहिये, पर उसमें रात-दिन अंगीठी नहीं जलानी चाहिये। स्त्रियाँ प्रायः रात-दिन अंगीठी रखती हैं और उसमें लकड़ी-कंडे जलाती रहती हैं। कई जगह ऐसा भी देखा गया है कि एक ओर अंगीठीमें आग धधकती रहती है, दूसरी ओर किरासन तेलकी लालटेन जलती रहती है और किंवाड़ बंद कर दिये जाते हैं। परिणाम यह होता है कि आगका और लालटेनका धूआँ मिलनेसे जहरीली गैस पैदा हो जाती है और कमरेके अंदरके सब लोग दम घुटकर मर जाते हैं। यह बहुत ही बुरी चीज है। इससे बचना चाहिये । प्रसृति-घरमें किरासन तेलकी लालटेन न जलाकर तिलके तेलका दीपक जलाना चाहिये । इसकी ज्योति ठंडी रहती है और जन्चा-बन्चाकी आँखोंको खस्थ रखती है। प्रसूति-घरको धूप- चन्दन आदिसे सुगन्धित रखना चाहिये । प्रसवके पहले उसमें शान्ति-पाठ, हवन, गौ-ब्राह्मणका आवाहन-पूजन, अग्नि और वरुणकी पूजा करायी जाय तथा श्रेष्ठ ब्राह्मणोंको माङ्गलिक वस्तु देकर स्विस्तियाचन कराया जाय तो बहुत उत्तम है।

बुद्धिमती, अनुभववाली, साध्वी तथा सदाचारिणी स्त्रियाँ वहाँ रहें जो गर्भिगीको मधुर वचनोंसे सान्त्वना दें, हर्ष बढ़ानेवाली बातें करें और उसे आशीर्वाद दें तथा मयुर खरसे भगवान्का नाम-कीर्तन करें तो प्रस्ति-घर कल्याणकारी होता है। प्रसव-स्थानपर काकजंघा, मकोय, कोषातकी, बृहती और मुलैठी—इन सबकी जड़ोंको पीसकर लेप देना चाहिये। इससे बालककी रक्षा होती है और रोगादिका सहज ही प्रवेश नहीं होता।

जचाके लिये अन्छी कसी हुई चारपाई या तख्ता हो, उसमें जूँ, खटमल आदि जीव विल्कुल न रहें। खच्छ गुदगुदा विछौनाहो। साफ धुली हुई चहर हो। चारपाई या तख्तेका सिरहाना ऊँचा हो। प्रसव होनेसे पहले ही गिर्भिणीको अन्छी अनुभवी दाई देख ले और उचित न्यवस्था कर दे तो बहुत उत्तम है। प्रसूति-घरमें नीचे लिखी चीजें पहलेसे होनी चाहिये—(१) अच्छा पलंग या तख्ता, (२) मोमजामा, (३) प्रसूतिके लिये दो मोटे सोखते (Absorbent pads). (४) पेटपर लपेटनेके लिये गरम तथा मोटा कपड़ा, (५) एक या दो साफ अंगोछे, (६) पानी सोखनेवाली रूई (साधारण रूईको बाइकार बोनेट आफ सोडा और पानीमें उबालनेसे यह घरपर भी बनायी जा सकती है),

(७) पोंछनेके लिये धुले हुए कपड़े, (८) साफ रूईके पहल, (९) मीठा तेल, (१०) ग्रुद्ध देशी साबुन, (११) पेटपर पट्टी लपेटकर अटकानेके लिये कुछ आलपीनें, (१२) बन्चेको लपेटनेके लिये फलालैन, कंबल या अन्य किसी गर्म कपड़ेका टुकड़ा, (१३) तेज और साफ गरम पानीमें उबाला हुआ कैंची या चाकू, (१४) नालके लिये गरम पानीमें उबाला हुआ केंची या चाकू, (१४) बालके लिये गरम पानीमें उबाला हुआ रेशमी धागा, (१५) डिट्टोल (Dettol) जन्तुनाशक दवाकी शीशी, (१६) अरगट मिक्श्वर एक ड्राम, (१७) बोरिक एसिड एक पाउण्ड, (१८) तीन-चार रकाबी या प्याले, (१९) गरम और ठंडा पानी अलग-अलग पर्याप्त परिमाणमें और (२०) बन्चेकी आँखके लिये दवाका पानी (बोरिक लोशन)।

प्रसनके समय बड़ी सावधानीसे काम किया जाय । जरा-सी भूलमें जच्चा-बच्चाके प्राणोंपर विपत्ति आ सकती है। उस समय मन-ही-मन भगवन्नाम-जप, भगवान्की प्रार्थना करते रहना चाहिये। प्रसूति-घरमें इस समय ऐसी स्त्री नहीं रहनी चाहिये जिससे प्रसूतिका मन न मिलता हो या परस्परमें द्रेष हो, नहीं तो, वच्चेकी हानि तथा जच्चाको हिस्टीरिया अथवा प्रेत-बाधा-जैसा रोग हो सकता है।

प्रसवके बाद माता और बच्चा—दोनोंके खास्ध्यकी सावधानीसे रक्षा करनी चाहिये। इस समय माताको मानसिक और शारीरिक खूब आराम मिलना चाहिये। प्रसवके प्रायः दस दिन बादतक रक्तस्राव या अन्यान्य प्रवाही द्रव्योंका स्नाव होता रहता है। इसलिये जन्तुनाशक डिट्टोल आदि दवाका व्यवहार किया जाना चाहिये। इससे दुर्गन्ध नहीं पैदा होगी। जन्तुनाशक दवामें उन्नाला हुआ

না০ হাি০ প্র— CC-0. Late Pt. Manmohan Shastri Collection Jammu. Digitized by eGangotri छोटे तौलियेसे अथवा ग्रुद्ध रूईके पहलसे योनिको ढकना और उसे वार-बार बदलना चाहिये। माता बच्चेको दूध पिलाती होगी तो गर्भाशय तुरंत अपनी साधारण स्थितिमें आ जाता है। उसके सामान्य स्थितिमें आनेमें प्रायः डेढ़ महीना लगता है; परन्तु पेड़्में सामान्य स्थिति दस दिनमें आ जाती है। इसलिये माताको कई सप्ताह आरामकी आवश्यकता है, परन्तु विछोनेपर पड़े ही नहीं रहना चाहिये। बैठना चाहिये। तैल आदि मालिश कराना चाहिये। इससे स्नायु शीघ सामान्य स्थितिमें आ जाते हैं।

कमरेको साफ-खच्छ रखना चाहिये। उसमें मल-मृत्र न पड़ा रहे। पात्र धोकर सदा साफ रक्खे जायँ ं जच्चा-बच्चाके कपड़े खून, मल, मूत्र आदिमें न सनने पावें। घरका आँगन साफ रहे। प्रातः-सायं नीम, गुग्गुल, धूप आदि सुगन्धित द्रव्योंकी धूप दी जाय। कमरेमें दुपहरको धूप आने दी जाय। वहाँ सात्त्विक शुद्ध अच्छी बातें हों। वातावरण सर्वथा सात्त्विक रहे। ऐसा करनेसे जच्चा-बच्चा खस्थ रहते हैं और उनके मनपर बड़ा सुन्दर प्रभाव पड़ता है।

प्रसवके बाद दूसरे दिनसे लेकर कम-से-कम एक सप्ताहतक माताको दशमूलका काथ पिलाया जाय तो माता और बच्चेके खास्थ्यपर बहुत अच्छा असर पड़ता है।

प्रसवके समय बहुत पीड़ा होती हो और बच्चा न होता हो तो कैमोमिला १२ (होमियोपैथिक) दवा एक खुराक दे दें तो सुखपूर्वक बच्चा हो जायगा। एक खुराकसे न हो तो आधे घंटे बाद एक खुराक और दे दें। कण्टकारीकी जड़ हाथ-पैरमें बाँध देनेसे शीष्र प्रसव होता है। फूल न आये हों ऐसे इमलीके छोटे वृक्षकी जड़

### प्रसृति-घर कैसा हो ?

सिरके सामनेसे बार्लोसे बाँध दी जाय, इससे सहज प्रसव हो जाता है; परंतु संतान प्रसव होते ही तुरंत उसी क्षण बार्लोसमेत उसे कैंचीसे काट डालना चाहिये। बंगालमें सादा माकाल नामक एक पौदा होता है, उसकी जड़ कमरमें बाँध देनेसे भी तुरंत प्रसव होता है, पर उसे भी बच्चा होते ही उसी क्षण अवस्य खोल देना चाहिये।

बटके पत्तेपर नीचे लिखा यन्त्र तथा मन्त्र लिखकर गर्भिणीके मस्तकपर रख देनेसे भी सुखपूर्वक प्रसव होता देखा गया है।

#### मन्त्र---

अस्ति गोदावरीतीरे जम्भला नाम राक्षसी। तस्याः स्मरणमात्रेण विराल्या गर्भिणी भवेत्॥

#### यन्त्र--

| 2    | 6  | 9  | १४  |
|------|----|----|-----|
| . 88 | १२ | 3  | 650 |
| 0    | 2  | १५ | 6   |
| १३   | १० | 9  | क्ष |

निम्नलि<mark>खित मन्त्रसे अ</mark>भिमन्त्रित जल पिलानेसे भी सारी बाधाएँ दूर होकर सुख-प्रसव होता है और जन्मा-बन्चाका कल्याण होता है।

> अच्युतानन्तगोविन्दनामोच्चारणभेषजात् । नइयन्ति सकला रोगाः सत्यं सत्यं वदाम्यहम् ॥

## एक प्रसवसे दूसरे प्रसवके बीचका समय कितना हो ?

आजकल जो जवान खियों और बच्चोंको लगातार बीमारियाँ भोगनी पड़ती हैं और उनकी मृत्यु भी अधिक होती है, इसमें 'असंयम' एक प्रधान कारण है। विषयभोगकी अतिशयता जैसे पुरुषके लिये घातक है, वैसे ही झीके लिये भी अत्यन्त हानिकारक है। अधिक विषय-सेवनसे खियोंको कब्ज, उदरपीड़ा, प्रदर, दुर्बलता, योनिभंश, शिरःपीड़ा, क्षय और प्रसृतिके विविध रोग हो जाते हैं। कम उम्रकी वधुएँ जो रात-दिन सिर दुखने, भूख न लगने, जी मिचलाने, सफेद रस बहने और पेट तथा पेड़्में दर्द होने आदि CC-0. Late Pt. Manmohan Shastri Collection Jammu. Digitized by eGangotri

### एक प्रसवसे दूसरे प्रसवके वीचका समय कितना हो ? ५३

रोगोंके कारण अनवरत यन्त्रणा भोगती रहती हैं, इसका प्रधान कारण 'अतिशय विषय भोग' ही है। अधिक विषय-भोगसे गर्भ-स्नाव तो होता ही है; संतान भी दुर्बल, अल्पजीवी, रोगी, मन्द-बुद्धि, चित्रहीन और अधार्मिक होती है। उनमें विकास और संवर्धनकी शक्ति भी बहुत कम पायी जाती है।

अतिशय विषयभोगसे खियोंको विविध रोग लग जाते हैं, उनका यौवन अकालमें ही नष्ट हो जाता है, कुछ ही वर्षोंमें जवान उम्रमें ही वे बूढ़ी हो जाती हैं। धर्मसे रुचि हट जाती हैं। शरीरपर आलस्य छाया रहता है। अग्निमें घी डालनेसे जैसे अग्नि बढ़ती है, वैसे ही अतिरिक्त भोगसे भोगकामना उत्तरोत्तर बढ़ती रहती है। दाम्पत्य-सुखमें कमी आ जाती है, आयु घट जाती है और सदा-सर्वदा रोगिणी रहनेसे घरमें पित आदिके द्वारा असत्कार प्राप्त होनेके कारण उसकी मानस-पीड़ा भी बढ़ जाती है। अतएव दम्पितको चाहिये कि वे नीरोगता, धार्मिकता, उत्तम खस्थ संतान और दीई आयुकी प्राप्तिके लिये अधिक-से-अधिक संयम करें।

यह स्मरण रखना चाहिये कि विषयसेवन विषयसुखके छिये नहीं है, संतानोत्पत्तिरूप धर्मपालनके लिये है। अतएव धर्मानुकूल विषय-सेवन ही कर्तव्य है। भगवान्ने कहा है—

'धर्माविद्धो भूतेषु कामोऽस्मि भरतर्षभ ।' 'हे अर्जुन ! प्राणियोंमें धर्मसे अविरुद्ध काम मैं हूँ ।' इसी दृष्टिसे शास्त्रानुसार ऋतुकालमें कम-से-कम विषय-संसर्ग करना चाहिये। गर्भाधान हो जानेपर विषय-संसर्ग सर्वथा बंद कर देना चाहिये। प्रसवके बाद बच्चा जवतक स्तनपान करता रहे तबतक तो विषय-भोग करना ही नहीं चाहिये। लगभग पौने दो वर्षतक स्तनपान करना उचित है। जिन बच्चोंको खस्थ माताका स्नेहपरिपूर्ण दूध मिलता है, उनका जीवन सब प्रकारसे सुखी होता है। असंयम-जनित विच्न नहीं होगा तथा माताका शरीर खस्थ रहेगा तो पौने दो वर्ष-तक स्तनोंमें पर्याप्त दूध आता रहेगा। स्तनपान बंद करानेके पश्चात् उतने ही कालतक माताके शरीरको आराम पहुँचे, इस निमित्तसे सम्भोग नहीं करना चाहिये। इसके बाद डेढ़ सालका अवकाश पृष्ट और दीर्घजीत्री संतानके निर्माण योग्य स्थिति प्राप्त कर्नेके लिये और मिलना चाहिये। इस प्रकार संतानोत्पत्तिके बाद लगभग पाँच सालतक संयमसे रहना उचित है।

शिशुके स्तनपान छोड़ते ही सम्भोग करना 'अधम' है। स्तन-पान छोड़नेके बाद उतने ही समयके बाद सम्भोग करना 'मध्यम' है और पूरे पाँच साल बीतनेपर सम्भोग करना सर्वश्रेष्ठ है। इतना न हो सके तो कम-से-कम पहली संतानके बाद दूसरी संतान उत्पन होनेमें बीचका समय पाँच सालका तो होना ही चाहिये। ऐसा करनेसे दस महीने पूर्व ही विषय-सम्भोग किया जा सकता है।

संयमशील माता-पिताके पिवत्र उद्देश्यसे प्रेरित संसर्गसे ही सत्-संतानकी उत्पत्ति सम्भव है। सोल्ह वर्षसे पैंतीस वर्षकी उम्रतक संयमका पालन करते हुए तीन-चार संतान हो जायँ तो पर्याप्त है। इससे संतान भी श्रेष्ठ होगी और उसके माता-पिता भी सुखसे रहेंगे। जितनी ही कमजोर संतान अधिक होंगी, उतना ही उनके पालनमें एक प्रसवसे दूसरे प्रसवके बीचका समय कितना हो १ ५५ श्रम, व्यय, क्लेश उनके लगातार रोगी रहने तथा अकालमें ही मरनेका संताप भी अधिक होगा । अधिक संतान होनेसे उनका लालन-पालन भी सावधानीसे तथा प्यारसे नहीं हो पायेगा और सारा समय इसीमें लग जायगा; किसी भी शुभकर्म, लोकसेवा, देशसेवा और मानव-जीवनके परम ध्येय भगवत्प्राप्तिके लिये सत्सङ्ग, तीर्थसेवन, भजन आदिके लिये समय ही नहीं मिलेगा। यह बहुत बड़ी हानि

है; क्योंकि मानव-जीवन इससे सर्वथा असफल हो जाता है।

फिर, बहुत-सी अयोग्य संतान होनेकी अपेक्षा सुयोग्य एक-दो संतानका होना भी बहुत महत्त्व रखता है। बरसाती कीड़े एक ही साथ ठाखोंकी संख्यामें पैदा होते हैं, सिर्पणी दो-ढाई सौतक बच्चे एक साथ पैदा करती है और उनमेंसे अधिकांशको आप ही खा जाती है। कुतियोंके पाँच-सात पिल्ठे एक साथ होते हैं; परन्तु उनका क्या महत्त्व है। महाराज राघवेन्द्र श्रीरामचन्द्र अपनी माके एक ही थे। भीष्म एक ही थे। शङ्कराचार्य एक ही थे। पर उनका कितना महत्त्व है। महत्ता गुणोंमें है, संख्यामें नहीं। बस्तुतः महत्त्वपूर्ण और सफ्ठ संतान तो वही है, जो भगशन्का भक्त हो। नहीं तो, पशु-मादाकी तरह मानव-स्त्री भी पशु-संतान ही ब्याती है—सुपुत्र नहीं जनती।

पुत्रवती जुबती जग सोई । रघुपति भगतु जासु सुत होई॥ नतरु बाँझ भल्जि बादि बिआनी । राम विमुख सुत तें हित जानी॥

## वच्चोंका जीवन-निर्माण माताके हाथमें है

कोमल वस्तुपर प्रभाव अत्यन्त शीघ्र किंतु स्थायी पड़ता है। छोंटे कोमल पौंघेको माली जैसे चाहता है, वैसे झुका देता है; कच्चे मिट्टीके वर्तनकों कुम्भकार अपने इच्छानुसार आकृति दे डालता है। ठीक यही दशा बालकोंकी है। उनकी प्रकृति, उनकी बुद्धि, उनका स्वभाव, मस्तिष्क, हृदय आदि इतने सरल और कोमल होते हैं कि उनपर आप जो संस्कार डालना चाहें, डाल दीजिये; आपको किसी प्रकारका परिश्रम नहीं करना पड़ेगा। बालकोंका हृदय उस स्वच्छ एवं सफेद वस्त्रके समान है, जिसपर किसी प्रकारका रंग नहीं चढ़ा है। अतएव इस अवस्थामें बालकोंकी शिक्षा-दीक्षापर ध्यान देना परम आवश्यक है।

अनुकरणकी प्रवृत्तिसे ही बच्चेकी शिक्षा प्रारम्भ होती है, यह शक्ति बालकों में जन्मजात होती है । बच्चेका बाल्यकाल प्रधानतः माताकी गोदी में बीतता है । वह खाता है तो माकी गोदी में, खेलता है तो माकी गोदी में और सोता है तो माकी गोदी में । अतएव उसके जीवनका निर्माण माके हाथ में है । माता चाहे तो अपने आचरणद्वारा बच्चेको सदाचारी, ईश्वरभक्त, कर्तव्यपरायण, शान्त, धीर, वीर एवं गम्भीर बना सकती है, और वह चाहे तो उसे चोर, लबार, पाखण्डी, कामी, क्रोधी, उरपोक आदिके रूपमें परिणत कर सकती है । विश्वके इतिहास में आजतक जितने भी महापुरुष हुए हैं, सब माताओं की देन हैं ।

देन हैं । CC-0. Late Pt. Manmohan Shastri Collection Jammu. Digitized by eGangotri

माताका हृदय स्नेहमय है। वह अपने सात्त्विक स्नेहके द्वारा बच्चेके जीवनमें सरसता उत्पन्न करती है; किंतु अच्छी-बुरी सभी वस्तुओंकी एक सीमा है। स्नेंह भी जब विवेककी सीमाको लाँघकर आगे बढ़ता है तो वह घातक हो जाता है। बचोंके विगड़नेमें अधिकतर यही बात होती है । देखा गया है कि विवाहके बहुत वर्शेके बाद संतान उत्पन्न हुई या कई संतान मरनेके बाद पत्रका जन्म हुआ; या कई लड़िकयोंके पश्चात् लड़केके जन्मका सीभाग्य प्राप्त हुआ अथवा एक पुत्र होनेके बाद और संतान न हुई, धनका प्राबल्य हुआ—-आदि-आदि अनेक स्थितियाँ ऐसी हैं, जिनमें स्वभावतः माता-पिता ( विशेषतया माता ) बच्चेको इतना स्नेह करने लगते हैं कि दिन-रात बच्चा उनकी गोदमें ही झूलता रहता है । धरती छनेका उसे अवसरतक नहीं मिलता । परिणामतः उसका खास्थ्य नष्ट हो जाता है, कभी-कभी तो उसके नीचेके अङ्ग एकदम बेकार हो जाते हैं और वह पङ्ग बन जाता है। छड़कोंको जिद्दी बनानंमें भी यही स्नेह हेतु होता है। कुछ माताएँ स्नेहके कारण बच्चोंको शिक्षाके लिये अपनेसे पृथक् नहीं करतीं। वे सोचती रहती हैं—'मेरे लालकी उम ही क्या है, अभी तो दूधके दाँत भी नहीं टूटे। सारी उम्र पड़ी है, पढ़ लेगा। न पढ़ेगा, तो भी क्या है। किसीसे भीख थोड़े ही माँगने जाना है। ईश्वरने दे रक्खा हैं, इसीसे काम चल जायगा। इससे बच्चा शिक्षासे विचित रह जाता है और भविष्यमें बड़ा कष्ट उठाता है। बहुत बार यह भी देखनेमें आता है कि छड़का कुसङ्गसे अथवा बालचपलतासे भाँति-भाँतिके अनुचित कार्य करने लगता है—जैसे घरसे बाहर आवारा चूमना, पतंग उड़ाना, तास-चौपड़-गोली आदि खेळना, जूआ खेळना, ळड़कोंके साथ मिळकर राह जाते हुए व्यक्तियोंको, पशुओंको तंग करना, पिक्षयों-जन्तुओं आदिपर पत्थर फेंकना, चींटी आदिको हाथसे या पैरसे नोच डाळना, बीड़ी पीना, अश्लीळ शब्द बोळना, घरसे चुपचाप रुपये-पैसे आदि निकालकर बाजारमें उनके बदले चींजें खरीदना आदि-आदि और माता-पिताको इनका पूर्ण ज्ञान भी होता है, किंतु बन्चेके स्नेहके कारण वे उसे कुछ भी नहीं कहते, उन्टे उसके नटखटपनपर प्रसन्न होते हैं, यह बहुत ही घातक है। यह बन्चेके प्रति स्नेह नहीं, अन्याय है। इससे बन्चेका जीवन नष्टप्राय हो जाता है।

प्रकृतिभेदके अनुसार आजकल कुछ माताओं में वात्सल्य-स्नेहका अभाव पाया जाता है। वे अज्ञानतावश अथवा फैशनकी गुलाम होकर अपने व्यक्तिगत सुख-आरामको प्रधानता देती हैं और बच्चोंके कार्यको गौणता। फैशनकी पुतलियाँ आजकी कुछ शिक्षिता कहलानेवाली नारियाँ, जो स्त्री-पुरुषके सम्बन्धको पाशविक मनोविकारकी पूर्तिका साधनमात्र समझती हैं; जन्म देते ही बालकको अपनेसे पृथक् कर ढालती हैं। बच्चेको दूध पिलाना, पालना, शिक्षित करना आदि सब काम धायपर पड़ जाता है। बालकका जीवन किस प्रकार बीत रहा है, इसकी भी माको कुछ चिन्ता नहीं रहती। फलतः दास-दासियोंके भरोसे रहनेसे उन लोगोंके सब प्रकारके अवगुण उस अनुकरणशील बच्चेमें आ जाते हैं और बेचारेका जीवन नष्ट हो जाता है। अमीरोंके लड़कोंके बिगड़नेमें यह एक बड़ा

कारण है । CC-0. Late Pt. Manmohan Shastri Collection Jammu. Digitized by eGangotri

कितनी ही माताएँ खिला-पिलाकर बच्चेको स्कूल भेज देनेमें ही अपने कर्तव्यकी इतिश्री मान लेती हैं। वे यह जाननेका कभी कष्ट भी नहीं उठातीं कि बच्चा स्कूलमें क्या पढ़ता है, किनके सम्पर्कमें रहता है, कैसे ठड़कोंके साथ स्कूल आता-जाता है और क्या करता है। इससे माताओंको अवश्य कुछ अवकाश मिल जाता है; दिनभर ळड्का घरपर रहकर भाँति-भाँतिके उपद्रव करता था, उससे माताको राहत मिल जाती है। किंतु वच्चेकी जीवन-धारा किस ओर बह रही है,) इससे मा वेखवर रहती है। मा बच्चेको सुधारनेके छिये रूतूलमें भेजती है, अतएव समझती है उसका सुधार हो रहा है; पर होता है उसका और भी पतन। आजकलकी स्कूली शिक्षाका जो दुष्परिणाम दिखायी दे रहा है, स्कूलोंमें बालकोंका जिस प्रकार चारित्रिक पतन हो रहा है, उसे देखते हुए तो यह कहना पड़ता है कि बन्चेको स्कूलमें भेज देनेके बाद तो माता-पिताका दायित्व और भी बढ़ जाता है; क्योंकि विपत्तिकी सम्भावना भी उस समय बहुत बढ़ जाती है। अतएव माता-पिताको बालकोंको स्कूलमें भेजना प्रारम्भ करनेके बाद दायित्वसे मुक्त नहीं समझ लेना चाहिये, प्रत्युत बालककी ओरसे और भी सतर्क रहना चाहिये।

बालकोंके पतनका तीसरा कारण है माता-पिताका उन्हें अधिक अनुशासनमें रखना। बड़े पेड़के नीचे छोटा पौधा नहीं पनपता, यदि पनपता भी है तो उस हिसाबसे नहीं, जिस हिसाबसे खुले स्थानमें। बस, बालकोंके लिये भी यही बात है। अधिक अनुशासन जहाँ हुआ, छोटी-छोटी बातपर जहाँ डाँट-फटकार होने लगी, वहीं बच्चेका जीवन मुरझा जाता है, वहीं उसकी विकासोन्मुख

प्रतिभा नष्ट हो जाती है। कली खिलनेके पूर्व ही सूख जाती है। परिणाम यह होता है कि बच्चा या तो कायर और कमजोर हो जाता है तथा अपने चरित्रबलको खो बैठता है, या ढीठ हो जाता है और किसीके कहने-सुननेकी कुछ भी परवा नहीं करता। अतएव माता-पिताको चाहिये कि वे बालकको संयममें तो रक्खें, पर अधिक डाँट-फटकार न दें; बाल-प्रकृतिकी खाभाविकता एवं सरलताको कुचल न डालें। जो बात जिस समय आवश्यक हो, उसी समय प्रेमसे समझाकर, यदि आवश्यक हो तो प्रेमपूर्वक साधारण डाँट-फटकार देकर कह देनी चाहिये। नहीं तो घातसे प्रतिघात होना स्वामाविक ही है। पौघेकी रक्षाके लिये बाड़की आवश्यकता होती ही है, दीपक बिना आवरण ठीक प्रकाश नहीं देता तथा बहुत बार बुझ भी जाता है, ठीक इसी प्रकार प्रेमपूर्ण तथा विवेकमय अनुशासनकी आवश्यकता है । विवेकपूर्ण अनुशासनमें यदि बालकको स्वतन्त्र छोड़ा जाय तो उससे उसकी प्राकृतिक ग्रप्त शक्तियोंका इतना विकास होता है कि वैसा अन्य किसी प्रकारसे सम्भव नहीं।

आचरणकी राक्ति अपार है । आचरणके 'मौनव्याख्यान' से वह कार्य हो जाता है, जो बड़े बड़े सुधारक विद्वान् रात-दिन उपदेश देकर, गम्भीर विवेचनात्मक लेख लिखकर तथा अन्य प्रकारकी शिक्षा-सम्बन्धी चेष्टा करके भी नहीं कर पाते । आचरणमें एक ऐसी दिव्य शक्ति है, जो दूसरेको खतः कर्तव्यकी ओर प्रेरित कर देती है । फिर बच्चे तो खभावसे ही नकल करनेवाले होते हैं । अतएव माता-पिताको अपना जीवन ठीक वैसा ही बनाना चाहिये, जैसा कि वे अपनी संतानको बनाना चाहते हैं । धातुकी मूर्तियाँ बनानेके लिये CC-0. Late Pt. Manmohan Shastri Collection Jammu. Digitized by eGangotri

साँचेकी आवश्यकता होती है। बच्चोंके जीवनको ढालनेके लिये माता-पिताका जीवन ही साँचा है। माता-पिताको याद रखना चाहिये कि 'बच्चोंको मारकर, उनपर खीझकर उन्हें सदाचारी नहीं बनाया जा सकता। पहले खुद सदाचारी बननेसे ही वे सदाचारी बनेंगे। असंयमशील माता-पिताका यह आशा करना कि उनकी संतान पूर्ण सदाचारी बनेंगी, दुराशामात्र है। इसलिये माता-पिताको शरीर, मन और वाणी—तीनोंमें संयम रखना चाहिये एवं सावधानीके साथ सदाचार-परायण रहना चाहिये।

संतितको योग्य बनानेके लिये माताका सुशिक्षित होना परमावश्यक है। प्रायः देखा गया है कि जिस घरमें माता चतुर होती है, उसकी संतान भी बड़ी चतुर एवं गुणवान् होती है। लड़िकयोंका जीवन तो पूर्णरूपसे मातापर ही निर्भर है।

जैसा कि पहले उल्लेख किया जा चुका है, बचोंके हृदयपर छोटी-छोटी बातोंका प्रभाव बहुत शीघ्र होता है। प्राय: देखा गया है कि माताएँ बालकोंमें उरनेकी आदत डाल देती हैं। जब कभी बच्चा दूध नहीं पीता, कपड़े नहीं पहनता, रातमें अधिक देरतक जगता रहता है, बिना कारण रोने लगता है अथवा इसी प्रकारकी कोई अन्य बात करता है तो माता-पिता उसे 'भूत', 'होवा', 'चोर' आदिका डर दिखाते हैं। इसका परिणाम यह होता है कि बच्चेकी प्रकृति उरपोक हो जाती है। कहीं-कहीं तो यह भय जन्मभर बना रहता है।

बन्चेके लिखने पढ़नेकी शिक्षाका भार भी मातापर ही रहना चाहिये। देखनेमें आया है कि स्कूलमें भर्ती होनेतक बन्चे खेलते ही रहते हैं, उन्हें कुछ भी शब्दज्ञान नहीं हो पाता। यह बहुत बुरा है। माता-पिताको चाहिये कि वे बच्चेको होश सम्हालते ही मौखिक शिक्षा देना आरम्भ कर दें। यूरोपमें वस्तुपाठद्वारा बच्चोंको शिक्षा दी जाती है। बच्चे खिलोनोंके शौकीन तो होते ही हैं अतएव सुन्दर-सुन्दर खिलोनोंके रूपमें काठ या किसी धातुके मोटे-मोटे अक्षर बना लिये जाते हैं और उन्हींको दिखलाकर बालकोंको वर्ण-परिचय करा दिया जाता है। भारतमें भी इस प्रणालीका शीष्ठ ही प्रचार होना चाहिये।

प्राय: देखा गया है कि हमारे देशके लड़के व्यावहारिक शिक्षामें एकदम सून्य रहते हैं । बड़े होने तथा शिक्षा प्राप्त करनेपर भी उनमें इस शिक्षाकी बड़ी कमी बनी रहती है। इसका दायिख एकमात्र माता-पितापर है । वे स्नेहवश बच्चेमें खराब आदतको घर करने देते हैं। माता-पिता देखते रहते हैं कि बचा देरतक सोता रहता है, मैले-कुचैले कपड़े रखता है, पुस्तकोंको फाड़ डालता है, इच्छा आती है वहीं थूक देता है, अशिष्टतासे बोलता है, दस आदिमयोंके बीच जानेमें संकोच करता है, कोई बात पूछी जाय तो नाकमें अँगुली देने लगता है तथा जैसे-तैसे भागनेका प्रयत करता हैं अथवा बड़ोंका अनादर करता है, वेमतलब बकता है, बात करते हुए बड़े-वृढ़ोंके वीचसे निकल जाता है, कहनेपर भी बात नहीं मानता और मुँह बनाता है--आदि-आदि, पर वे उसे कुछ भी नहीं कहते । परिणाम यह होता है कि उसका खभाव वैसा ही बन जाता है और वह जन्मभर बुद्धू या उद्ग्ड बना रहता है, अतएव CC-0. Late Pt. Manmohan Shastri Collection Jammu. Digitized by eGangoth

माता-पिताको चाहिये कि वे निरन्तर ऐसी चेष्टा करें कि उनके बच्चे सदा-सर्वदा सदाचार और शिष्टाचारकी शिक्षा प्राप्त करते रहें।

माता-पिताको चाहिये कि धार्मिक शिक्षाका बीज भी अपनी संतानमें वाल्यकालमें ही बो दें। इसका सबसे सीधा उपाय यही है कि प्रतिदिन सुबह-शाम बच्चोंको साथ लेकर कीर्तन करें, भगवद्गक्ति-सम्बन्धी लिलत पद गायें तथा भगवान्के दर्शनके लिये मन्दिरोंमें जायें। बच्चोंको कहानी सुननेका शौक होता ही है, अतएव उन्हें भक्तोंके सुन्दर-सुन्दर चित्र सुनाकर उनमें वैसा ही बननेकी इच्छा जाग्रत् करनी चाहिये। दीन-दुखियोंको तथा पशु-पक्षियोंको बच्चोंके हाथसे अन्न, जल, रोटी आदि दिलानेसे उनके हृदयमें दयाभाव उत्पन्न हो सकता है। इसी प्रकार आचरणहारा तथा मौखिकरूपसे स्पष्ट भाषण करने, किसी प्रकारका लिपाव न रखने, किसीको कोई वस्तु बिना दिये न लेने, व्यर्थका झगड़ा न करने, सबका आदर करने, प्रेमसे हँसकर बोलने आदिकी शिक्षा भी बच्चोंको बाल्यकालसे ही माता-पिताहारा मिलनी चाहिये।

वालकोंपर ही परिवारका, समाजका, देशका तथा विश्वका भविष्य निर्भर करता है। अतः उनको शिक्षित करना कितना आवश्यक है, यह बतानेकी आवश्यकता नहीं। माताओंको चाहिये कि वे अपने खरूपको समझें और अपने कर्तव्य-पालनमें लग जायँ। एक विद्वान्के इन वचनोंपर माताओंको सदा ध्यान देना चाहिये—-'एक अच्छी माता सैकड़ों शिक्षकोंके बराबर है। वह परिजनोंके मनको खींचनेके लिये चुम्बक-पत्थर तथा उनकी आँखोंके लिये घुवतारा है।'

# किसके साथ कैसा वर्ताव करना चाहिये ?

सास-ससुर---हिंदू-शास्त्रानुसार वस्तुत: माता-पिताकी अपेक्षाभी अधिक प् जनीय और श्रद्धाके पात्र हैं; क्योंकि वे आत्माकी अपेक्षा भी अधिक प्रियतम पतिको जन्म देनेवाले उनके पूजनीय माता-पिता हैं। अपने हाथों उनकी सेवा करना, आज्ञा मानना, उन्हें प्रसन रखनेकी चेष्टा करना, उनकी अनुचित बातको भी सह लेन तुम्हारा धर्म है। सास-ससुर असलमें मानके भूखे होते हैं। जिन सास-समुरने पाल-पोसकर तुम्हारे खामीको आदमी बनाया है, वे खाभाविक ही यह चाहते हैं कि बहू-बेटे हमारी आज्ञा माननेवाले हों और हमारे मनके विरुद्ध कुछ भी न करें । तुम्हें ऐसा कोई भी काम या आचरण नहीं करना चाहिये, जो उनको बुरा लगता हो। कहीं जाना हो तो पहले साससे पूछ लो । कपड़ा-लत्ता मँगाना हो तो पतिसे सीधा न मँगवाकर सासकी मारफत मँगवाओ । साससे बिना पूछे या उनके मना करनेपर कोई काम मतकरो। रुपये-पैसेका हिसाब-किताब सासके पास रहने दो । रोज कुछ समयतक सासके पाँव दबा दिया करो और पतिको भी ऐसा कोई काम करनेसे सम्मान-पूर्वक समझाकर रोक दो, जो उनके माता-पिताके मनके विरुद्ध हो। बस, तुम्हारे इन आचरणोंसे वे प्रसन्न हो जायँगे। वस्तुतः सास-सप्छर-CC-0. Late Pt. Manmohan Shastri Collection Jammu. Digitized by eGangotri

को साक्षात् भगवान् छङ्भी-नारायण समझकर उनकी श्रद्धा-भक्ति-पूर्वक सेवा करनी चाहिये । तुम सेवा तथा सद्व्यवहार करके उनका आशीर्वाद प्राप्त करोगी तो तुम्हारा परम कल्याण होगा ।

जेठ—भगवान् जिनको तुम्हारे स्वामीसे बड़ा और उनका भी पूजनीय बनाकर भेजा है, वे चाहे विद्या-बुद्धिमें हीन हों, तुम्हारे लिये सदा ही आदर, सम्मान तथा सेवाके पात्र हैं । उनका हित करना, सेवा करना और उन्हें सुख पहुँचाना तुम्हारा धर्म है ।

देवर—देवरको छोटा भाई मानकर उसका हित करना तथा उससे पवित्र सद्व्यवहार करना चाहिये। देवरसे हँसी-मजाक नहीं करना चाहिये और अपने पतिसे समय-समयपर कहकर देवरके मनकी बात करानी चाहिये, जिससे प्रेम बढ़े।

जेठानी-देवरानी—जेठानीको बड़ी बहिन और देवरानीको छोटी बहिन मानकर उनके प्रति यथायोग्य आदर-श्रद्धा, स्नेह और प्रेम रखना चाहिये। अपना खार्थ छोड़कर उन्हें सुख पहुँ वानेकी चेष्टा करनी चाहिये तथा उनके बच्चोंको अपने बच्चोंकी अपेक्षा अधिक प्रिय जानकर उन्हें खाने-पीने, पहननेकी चीजें अच्छी और पहले देनी तथा उनका छाड़-प्यार करना चाहिये।

ननद — ननद तुम्हारी सासकी पुत्री और तुम्हारे स्वामीकी सगी बिहन है। उसका आदर-सत्कार सन्चे मनसे करना चाहिये और विवाहित हो तो अपनी शक्तिभर उसे खूब देना चाहिये। माता-पर छड़कीका विशेष अधिकार होता है और माताका भी खाभाविक ही विशेष प्यार उसपर होता है। इसछिये माताके बळपर वह

ना० शि० ५— CC-0. Late Pt. Manmohan Shastri Collection Jammu. Digitized by eGangotri

(ननद) तथा पुत्री-स्नेहके कारण उसकी मा (तुग्हारी सास) तुम्हें कुछ कह ले या बर्तावमें कभी रूखापन करे, तो भी तुम्हें परिस्थिति समझकर उनसे प्रेम ही करना चाहिये तथा सदा सद्व्यवहार ही करना चाहिये।

नौकर-नौकरानी—इनके प्रति विशेष प्यार और आदर रखना चाहिये। बेचारे तुम्हारी सेवा करते हैं, तुम्हारे सामने बोलने में संकोच करते हैं। इनको समयपर अच्छा खाना-पीना देना चाहिये। रोग-क्लेशमें पूरी सार-सँभाल रखनी चाहिये। अपने वर्तावसे इनके मनमें यह जँचा देना चाहिये कि ये इस घरके ही सदस्य हैं, पराये नहीं। जब यह तुम्हारे घरको अपना घर तथा तुम्हारे हानि-लाभको अपना हानि-लाभ मानने लगेंगे, तब तुम्हारे जीवनका भार बहुत-कुल हल्का हो जायगा। कभी भूल होनेपर कुल डाँटोगी तो ये यही समझेंगे कि हमारी मा हमारे भलेके लिये हमें डाँट रही है। नौकरें। से दिनभर चख-चख करना बहुत बुरा है और गाली-गलोज करना तो बहुत बड़ी नीचता है।

अतिथि-अभ्यागत—सेवा तो नारी-जातिका खाभाविक गुण है।अतिथि-अभ्यागतकी शास्त्रसंगत सेवा करनेसे महान् पुण्य तथा निष्काम सेवा होनेपर भगवत्प्राप्ति और लोकमें यश होता है। अवश्य ही लुच्चे-लफ्ंगोंसे सदा बचना चाहिये तथा अकेलेमें तो किसी पुरुषसे कभी मिलना ही नहीं चाहिये।

आत्मीय स्वजन—परिवारके कोई सगे-सम्बन्धी कुछ दिनके िक्ये घरमें आ जायँ तो भार न समझकर उनका आदर-सःकार करना चाहिये। ऐसा व्यवहार करना चाहिये, जिससे वे बहुत सुन्दर भाव लेकर अपने घर लौटें। उनको ऐसी एक आदर्श शिक्षा मिले कि दूर-सम्पर्कीय आत्मीय खजनोंके साथ गृहस्थको कैसा सुन्दर आदर-पूर्ण तथा मधुर बर्ताव करना चाहिये। जरा-सा भी उनका असत्कार हो जायगा तो तुम्हारे लिये कलङ्ककी बात होगी।

विपत्तिग्रस्त स्वजन—ऐसा अवसर भी आता है कि जब कोई असहाय, अभागा व्यक्ति दरिद्रताका शिकार होकर या किसी विपत्ति-में पड़कर अपने किसी आत्मीय खजनके घर पहुँच जाता है तो देखा गया है कि ऐसी अवस्थामें लोग उसका जरा भी सत्कार नहीं करते और लापरवाही दिखाते हैं। यह वड़ा ही निष्ठुर व्यवहार है और महान् अधर्म है। याद रखना चाहिये कि दिन पल्टनेपर तुम्हारी भी यही दशा हो सकती है। ऐसा समझकर उसका विशेष आदर-सत्कार करना तथा अपनी शक्तिभर नम्रभावसे उसकी सहायता करनी चाहिये, अहसान जताकर नहीं।

बिपतिकाल कर सतगुन नेहा। श्रुति कह संत मित्र गुन एहा॥

पड़ोसी—पड़ोसियोंको अपने सद्भ्यवहारसे अपना सच्चा मित्र बना होना धर्म तो है ही, खार्थ भी है । बुरे समयमें मित्र पड़ोसियों-से बड़ी सहायता मिलती है और वैरी पड़ोसीसे विपत्ति बढ़ जाया करती है । अतएव उनके प्रति सदा सम्मान, सत्य, प्रेम तथा उदारता-का व्यवहार करना चाहिये । सम्मान, सत्य, प्रेम तथा हित करनेपर वैरी भी अपने हो जाया करते हैं ।

## सास-ननदका बहु तथा भौजाईके प्रति बर्ताव

प्राय: देखा गया है कि दूसरोंके साथ अच्छा बर्ताव करनेवाली सद्गुणवती सास भी बहुओंके साथ बुरा बर्ताव कर बैठती है। पहले-पहल जब बहू सम्लराल जाती है, तब उसे लजाके कारण बड़ी असुविधाएँ होती हैं । ससुरालमें किसका कैसा स्वभाव है, वह जानती नहीं । मनमें बड़ा संकोच रहता है । बीमार होती है, सिर-पेटमें दर्द होता है, तो भी संकोचसे कुछ कहती नहीं । नया घर है। स्नेहसे पाळनेवाले माता-पिता नहीं। ऐसी अवस्थामें उससे गलती भी हो जाती है। इसलिये सासका कर्तव्य और धर्म होता है कि वह उस अबोध बच्चीपर दया करें और उसके सुख-दु:खका विशेष ध्यान रक्खे । बहुकी किसी भूलपर रणचण्डी न बन जाय, उसको तथा उसके मा-बापको जली-कटी न सुनावे । विचार करना चाहिये कि तुम्हारी बेटीको ससरालमें ऐसा ही व्यवहार प्राप्त हो तो उसको कितना दु:ख होगा और तुम सुनोगी तो तुम्हें भी कितना कष्ट होगा । इसी प्रकार इसको, और पता लगनेपर इसके माता-पिताको भी दु:ख होगा । यहाँ इसका कोई सहायक नहीं है । यह अपने मनकी बात किससे कहे । सासकी देखा-देखी यदि उसकी लड़की

(ननद) भी अपनी भावजसे बुरा वर्ताव करने लगती है, तब तो उस वेचारीका दुःख बहुत ही बढ़ जाता है। कहीं-कहीं तो माताके कहनेसे उसका पुत्र (बहूका पित ) भी अपनी पत्नीको मारने-डाँटने लगता है। ऐसी अवस्थामें वह वेचारी मन-ही-मन रोती-कलपती है। कहीं-कहीं तो इसी दुःखसे बहुएँ आत्महत्यातक करनेको मजबूर होती हैं!!

अतएव सासको चाहिये कि बहूको अपनी वेटीसे अधिक प्रिय समझकर उससे प्यार करे । अपने सद्व्यवहारसे उसके मनमें यह बैठा दे कि मेरी सास साक्षात् लक्ष्मी है और मेरी मातासे भी बढ़कर मुझसे प्रेम करती है । सासको समझना चाहिये कि बहू ही उसके कुलकी रक्षा करनेवाली, उत्तम संतान उत्पन्न करके उसके पतिका नाम अमर करनेवाली है ।

ननदको समझना चाहिये कि अपने पीहरके कुलदीपक भाईकी पत्नी होनेके कारण भावज उसके लिये अत्यन्त आदरकी पात्री है। उससे ई॰र्या-डाह कभी नहीं करनी चाहिये। वह साससे कुछ कहनेमें तो सकुचाती है, इसलिये सगी बहिनकी भाँति उससे प्यार करके उसके मनकी सुख दु:खकी बात पूछनी चाहिये। उससे कभी भूल हो जाय तो अपनी मातासे उसको छिपा लेना चाहिये और माता कभी नाराज हो तो उसे समझाकर शान्त करना चाहिये। ननदको विचार करना चाहिये कि मेरी ससुरालमें मैं अपनी ननदसे जैसा सुन्दर बर्ताव चाहती हूँ, वैसा ही मुझे भी यहाँ अपनी भावजके साथ करना चाहिये।

यह देखा गया है कि सास-ननद अपने बुरे बर्तावसे बहुका मन इतना खिन्न कर देती हैं कि उसके कारण कई जगह तो छोटी उम्रकी बहुएँ 'हिस्टीरिया' रोगसे प्रसित हो जाती हैं और मन-ही-मन सास-ननदको शाप देती हुई अकालमें मर जाती हैं! हिस्टीरिया रोग प्राय: उन नववधुओंको ही अधिक होता है, जिनको अंदर-ही-अंदर मन मसोसकर दु:ख-क्लेश सहने पड़ते हैं। इस मानसिक दु:खसे उनकी रज-व्यवस्था बिगड़ जाती है तथा हिस्टीरिया या मन्दाग्नि हो जातीं है । और यदि कहीं बहू भी उम्र स्वभावकी हुई-( पहले न होनेपर भी बहुत अधिक असत्कार और दुर्व्यवहार प्राप्त होनेपर उसमें उप्रता जाप्रत् हो जाती है ) तो घरमें रात-दिन कलह मचा रहता है। एक तरफ सास रोती है, दूसरी तरफ बहू। ऐसी हालतमें बेचारे पतिकी दुर्गति होती है। वह यदि माकी तरफ होकर पत्नीको कुछ कहता-सुनता है तो वह आत्महत्याको तैयार होती है; और माताको कुछ कहता है तो माता नाराज होती है और पत्नीमें लड़नेका साहस बढ़ता है। मतलब यह कि घरकी सुख-शान्ति नष्ट हो जाती है । अतएव सास-ननदको बहू-भावजके साथ बहुत ही उत्तम बर्ताव करना चाहिये। सचा धर्म वही है कि जैसा बर्ताव आदमी दूसरोंसे चाहता है वैसा ही दूसरोंके साथ पहले स्वयं करे। 'आत्मनः प्रतिकूलानि परेषां न समाचरेत्' जो बर्ताव अपने मनके प्रतिकूल हों, वे दूसरोंके प्रति कभी न करे।

# नारीके भूषण

# सौन्दर्य-

- (१) सुन्दर वर्ण, सुडौल अङ्ग-प्रत्यङ्ग, मनोहर चाल, दृष्टि, भाव-भङ्गी तथा तोड़-मरोड़ आदिमें सुहावनापन और वाणीमें माधुर्य— यह बाहरी सौन्दर्य है।
- (२) क्षमा, प्रेम, उदारता, निरभिमानता, विनय, सिहण्णुता, समता, शान्ति, धीरता, वीरता, परदु:खकातरता, सत्य, सेवा, अहिंसा, ब्रह्मचर्य, शील और प्रभुभक्ति आदि सद्गुण तथा सद्भाव भीतरी सौन्दर्य है।

बाहरी तथा भीतरी दोनों ही आवश्यक हैं, परंतु बाहरीकी अपेक्षा भीतरीका महत्त्व अधिक है। रूपवती नारियोंको रूपका गर्व न करके अपने अंदर सहुणों तथा सद्भावोंके सौन्दर्यको बढ़ाना चाहिये।

#### लजा-

धर्मविरुद्ध, शीलके विरुद्ध और समाजकी पवित्र प्रथाओं के विरुद्ध कुछ भी करनेमें महान् संकोच और पुरुष-समाजके संसर्गसे बचनेके लिये होनेवाले दृष्टि-संकोच, अङ्ग-संकोच और षाणी-संकोचका नाम 'लजा' है। लजा नारीका भूषण है और यह शीलभरी आँखों में रहता है। बीमार एवं बड़ों की सेवामें तथा कर्तव्यपालनमें लजाके नामपर तत्पर न होना लजाका दुरुपयोग एवं मूर्खता है। साथ ही अबाध पुरुष-संसर्गमें निःसंकोच जाना-आना लजाका निरङ्कुश नाश है, जो नारीके शीलके लिये अत्यन्त घातक है।

### विनय-

वाणीमें, व्यवहारमें तथा शरीर-संचालनमें गर्व, उग्रता, कठोरता तथा टेढ़ेपनका त्याग करके नम्न, सरल, स्नेहपूर्ण, आदर-भावयुक्त और मधुर होना 'विनय' है । विनयका अर्थ न तो चापल्रसी है, न कायरता । दुष्टोंके दमनमें कठोरता और उग्रता आवस्यक है । पर घर-परिवार तथा संसारके अन्य सभी व्यवहारोंमें नारीको विनयहप भूषण सदैव धारण किये रहना चाहिये ।

### संयम-तप-

रखना तथा उनको कभी भी अवैध तथा अकल्याणकारी कार्यमें न लगने देनेका नाम 'संयम' है। इसीको 'तप' भी कह सकते हैं। गीतामें भगवान्ने बतलाया है—(१) देव, द्विज, गुरुजन और ज्ञानीजनोंकी पूजा, शरीरकी शुद्धि, सरलता (शरीरकी सौम्यता), ब्रह्मचर्य (पर-पुरुष अथवा पर-स्रीका सर्वया त्याग एवं पति-पत्नीमें शास्त्रोक्त सीमित संसर्ग) तथा अहिंसा (किसीको भी चोट न पहुँचाना)—यह शारीरिक तप है; (२) किसीको धवराहट न पैदा करे ऐसी सची, प्रिय और हितकारी वाणी बोलना तथा भगवन्नामनका उच्चारण करना एवं परमार्थ-प्रन्थोंको पढ़ना—यह वाणीका तप है और (३) मनकी प्रसन्नता, मनकी सौम्यता, मनका मौन (अन्य चिन्तनसे रहित केवल भगवचिन्तनपरायण होना), मनका वशमें रहना और मनका पवित्र भावोंसे युक्त रहना—यह मनका तप है

शरीर, वचन और मनसे होनेवाळी तमाम कुप्रवृत्तियोंसे उनको हटाकर इन सत्प्रवृत्तियोंमें लगाये रखना ही संयम है।

### संतोष—

परश्रोकातरता, असिहण्युता, छोभ और तृष्णाके वशमें न होकर भगत्रान्की दी हुई अपनी स्थितिमें सन्तुष्ट रहना 'सन्तोप' है। सन्तोषसे चित्तको जलन मिटती है, डोप-विषाद और क्रोधसे रक्षा होती है एवं परम सुखकी प्राप्ति होती है।

#### क्षमा-

अपना अहित करनेवालेके व्यवहारको सह लेना अक्रोध है और उसको अपने तथा दूसरे किसीके द्वारा भी बदलेमें दुःख न मिले एवं उसकी बुद्धि सुधर जाय, इस प्रकारके सद्भावका नाम 'क्षमा' है। अक्रोध अक्रिय है, क्षमा सिक्रय। क्षमा कायरोंका नहीं, वरं वीरोंका धर्म है।

### धीरता-बीरता-

दुःख, विपत्ति, कष्ट और भयके समय भगवान्के मङ्गळमय विधानपर भरोसा रखकर तथा 'विपत्ति सदा नहीं रहती । बादळ आते हैं, आकाश काळा हो जाता है; फिर बादळ हटते हैं और सर्वत्र प्रकाश फैळ जाता है ।' इस प्रकार समझकर अपने कर्तन्यका पाळन करते हुए मैदानमें उटे रहना 'धीरता' है । और इसीके साथ-साथ विरोधी शक्तियोंको निर्मूळ करनेका साहस तथा बुद्धिमानीसे युक्त प्रयत्न करना 'बीरता' है ।

### गम्भीरता-

समझकर मधुर थोड़े शब्दोंमें बोलना, व्यर्थ न बोलना, हँसी-

मजाक न करना, विवाद न करना, छिछोरपन न करना, चपछता-चञ्चछता न करना, प्रत्येक कार्यको खूब सोच-विचारकर दृढ़ निश्चयके साथ करना, शान्त और शिष्ट व्यवहार करना, झगड़े-टंटमें न पड़ना, जरा-सी विपत्ति या घरमें कोई काम आ पड़नेपर विचछित न हो जाना और बड़ी-से-बड़ी बातको, जिसके प्रकट होनेसे कोई हानि होती हो अथत्रा किसीको दु:ख होता हो, किसीका अहित होता हो, उसे पचा जाना 'गम्भीरता' है। गम्भीर स्त्रीका तेज सब मानते हैं तथा उसका आदर करते हैं और वह भी बहुत ही व्यर्थकी कठिनाइयोंसे बच जाती है।

#### समता—

सबमें एक ही आत्मा है, अथवा प्राणिमात्र सब एक ही प्रमुकी अभिज्यिक्त या सन्तान हैं, यह समझकर मनमें सबके प्रति समान भाव रखना, सबके दु:खको अपना दु:ख समझना, सबके हितमें अपना हित मानना 'समता' है। व्यवहारमें तो प्रसङ्गानुसार कहीं-कहीं विषमता करनो पड़ती है, जो अनिवार्य है; पर मनमें आत्मदृष्टि अथवा परमात्मदृष्टिसे सबसे समता रखनी चाहिये। विषमता इस रूपमें हो तो वह गुण है—जैसे अपने तथा अपनी सन्तानके हिस्सेमें कम परिमाणमें, कम संख्यामें और अपेक्षाकृत घटिया चीज जीय; और अपने देवर-ननद एवं जेठानी-देवरानी तथा उनकी सन्तानके हिस्सेमें अधिक परिमाण, अधिक संख्यामें और अपेक्षाकृत बिह्या चीजें प्रसन्नतापूर्वक दी जायँ।

### सहिष्णुता-

दुःख, कष्ट और प्रतिकूलताके सहन करनेका नाम 'सिहण्णुता' है । यह नारी-जातिका खाभाविक गुण है । नारी पुरुषकी अपेक्षा बहुत अधिक सहती है और सहनेकी शिक्त रखती है। साधारणतः सिहण्णुता गुणकी तुल्ना वृक्षोंके साथ की जाती है। 'तरोरिव सिहण्णुना।' लोग पत्थर मारते हैं तो फलका वृक्ष सुन्दर सुपक मधुर फल देता है; लोग काटकर जलाते हैं तो वह स्वयं जलकर उनका यज्ञकार्य सम्पादन करता है, भोजन पकाता है और शीतसे ठिठुरते हुए शरीरमें गरमी पहुँचाकर जीवनदान देता है। फलवान् वृक्ष बनता भी है अनेकों आँधी-पानी, झड़-बिजली आदि बाधा-विपत्तियोंको झेलकर। यदि किसी नारीको प्रतिकृल भावोंके पति और सास प्राप्त हुए हों तो उसे सिहण्णु बनकर प्रेमके द्वारा उनको सन्मार्गपर लाना चाहिये। सहना, कलह न करके प्रेम करना, प्रतिवाद न करके सेवा करना—ऐसा अमोध मन्त्र है कि इससे शीव ही अशान्तिसे भरा उजड़ता हुआ घर पुनः बस जाता है और उसमें शान्ति तथा सुखकी लहरें उल्लने लगती हैं।

## सुच्यवस्था तथा सफाई--

घरकी वस्तुएँ, आवश्यक सामग्री तथा कार्योंको सुशृह्वलाबद्ध रखनेका नाम 'सुन्यवस्था' है। नारी घरकी लक्ष्मी है, घरके सौन्दर्य एवं ऐश्वर्यकी देवी है। सुन्यवस्थाके बिना घरमें लक्ष्मीका स्वरूप बिगड़ जाता है। इधर-उधर बेतरतीब विखरी चीजें, कूड़े-कर्कटसे भरा ऑगन, मकड़ीके जालोंसे छायी हुई दीवारें, कपड़े तथा बरतन आदिका मैलापन, खोजनेपर घंटोंतक जरूरी चीजोंका नहीं मिलना, आवश्यकता होनेपर इधर-उधर दौड़-धूप करना, झुँझलाना और दूसरोंपर दोषारोपण करना, हिसाब-किताबका पता नहीं—ये सब अन्यवस्थाके रूप हैं। इनसे घर बरबाद होता है और तकलीफ तो कभी मिटती ही नहीं । थोड़ो-सी सावधानी रखके नियत स्थानपर प्रत्येक वस्तु सम्हालकर रक्खी जाय, घर-दीवारोंको झाड़-बुहार लिया जाय और कपड़े-बरतन आदिको घो-माँजकर साफ रक्खा जाय, तो सहज ही सुन्यवस्था हो सकती है । आवश्यकता होते ही चीज मिल जाती है । न समय न्यर्थ जाता है, न झुँझलाहट और किसीपर दोष लगानेकी नौबत आती है । गंदगी तथा कूड़ा-कर्कट न रहनेसे रोग तथा रोगके कीटाणु भी नहीं पैदा होते और न्यर्थकी सारी तकली में भिट जाती हैं ।

### श्रमशीलता—

नारी घरमें रहती है, उसके खास्थ्यके लिये घरके काम ही सुन्दर व्यायाम हैं। जो नारी शारीरिक परिश्रम करती है, आलस्य तो उसके पास फटकता ही नहीं, रोग तथा बुढ़ापा भी उससे दूर-दर ही रहते हैं। खाया हुआ भोजन हजम होता है। रक्तमें शिक तथा शुद्धि होती है। मन प्रफुल्लित रहता है। आजकल कुछ नारियाँ कहती हैं कि 'घरमें पैसा है, नौकर-नौकरानियाँ काम कर सकती हैं; फिर हम मेहनत क्यों करें ! पर यह बड़ी भूल है। नौकर-नौकरानियाँ काम कर देंगी; पर आपका खाया हुआ वे कैसे पचा देंगी । आपको स्वस्थ तथा शुद्ध रक्त ये कहाँसे देंगी । फिर बिना सम्हालके, नौकरोंसे कराये हुए काम भी तो ठीक नहीं होते। चारी शुरू होती है। खर्च बढ़ता है। और सबसे बड़ी हानि यह होती है कि घरमें आलस्य और रोगोंकी उत्पत्ति होती है। नौकर रहनेपर भी घरकी सफाई, आटा पीसना, चर्खा कातना, दही बिलोना, रसोई बनाना आदि काम तो हाथसे करनेमें ही सब तरहका लाभ है।

भोजनमें भावके अनुसार अमृत भी हो सकता है और विष भी। माता तथा पत्नीकी बनायी रसोईमें अमृत होगा। खर्च भी बचेगा और विद्युद्धि भी रहेगी। चक्की चलानेवाली स्त्रियोंको रज-सम्बन्धी रोग बहुत कम होते हैं। खेतोंमें काम करनेवाली नारियाँ बहुत कम बीमार होती हैं। अतएव नारीको शारीरिक परिश्रम अवस्य करना चाहिये।

## निरभिमानता—

रूप, धन, पुत्र, विद्या, बुद्धि तथा अधिकार आदिका गर्व न करना और सबके साथ नम्रता तथा सौजन्यपूर्ण व्यवहार करना भिरमिमानता है । स्त्रियोंमें गर्व बहुत जल्दी आता है और वे उसके आवेशमें गाँव और पड़ोसियोंका तथा नौकर-चाकरोंका ही नहीं, आत्मीय खजनोंका—यहाँतक कि सास-सम्रुर, जेठ-जेठानी आदि गुरुजनोंका तथा कन्या-जामाता, पुत्र-पुत्रवध् आदिका भी तिरस्कार कर बैठती हैं, जिसके परिणामस्वरूप जीवनभरके लिये क्लेश पेदा हो जाते हैं । इसलिये सदा-सर्वदा सावधानीसे निरिभमानताका अत्यन्त विनम्न बर्ताव करना चाहिये । नम्न व्यवहारसे बैरी भी मित्र हो जाते हैं और कठोर व्यवहारसे मित्र भी शत्रु बन जाते हैं ।

### मितव्ययिता--

सीमित खर्च करनेको 'मितन्ययिता' कहते हैं। मितन्ययिता केवल रुपये-पैसोंकी ही नहीं घरकी वस्तुमात्रको ही समझदारीके साथ यथासम्भव कम खर्च करना चाहिये। कम आमदनीवाले गृहस्थको सम्भव हो तो आमदनीका तीसरा वा चौथा हिस्सा आकस्मिक विपदापद्के समय खर्चके तथा बच्चोंके ज्याह-शादीके लिये जमा

रखना चाहिये। जिनके पास बहुत पैसा तथा बहुत आमदनी है, जनको भी व्यर्थ व्यय नहीं करना चाहिये। इससे आदत बिगड़ती है, कभी पैसा न रहा तो स्थिति बहुत दु:खदायिनी होती है एवं व्यर्थ अधिक व्यय हो जानेके कारण धर्म तथा लोकसेवाके आवश्यक कार्यमें खर्चनेकी प्रवृत्ति घट जाती है, जो मनुप्यकी एक उच्चवृत्तिका नाश करनेवाली होनेके कारण सबसे बड़ी हानि है। स्वियोंके फिज्लखर्चीका दोष प्रायः अधिक होता है। थोड़ी आमदनीवाले पित-पुत्र तो बेचारे तंग आ जाते हैं। घरमें सदा अशान्ति रहती है। नारियाँ यदि चाहें तो सहज ही मनका संयम करके कम खर्चकी आदत डालकर घरमें पित-पुत्रोंको सुख-शान्ति, आदतका सुधार तथा धर्म-पुण्यके लिये सुअवसर प्रदान कर सकती हैं।

#### उदारता--

जिस प्रकार फिज्लखर्चा दोष है, उसी प्रकार पैसा होनेप भी आवश्यक धार्मिक तथा सामाजिक कार्यांमें कंज्सी करना भी दोष है। बच्चोंकी बीमारीमें, उनके लिये दूध-फल आदिमें, श्राझारि धार्मिक कृत्योंमें, भगवान्की पूजा तथा पर्वोत्सवोंमें, गो-ब्राह्मण तथा देवसेवामें, बेटी-बहिनको देनेमें, बच्चोंकी शिक्षा-दीक्षामें, सास-ससुर्की सेवामें, परिवारके अन्य लोगोंकी सेवामें, विधवा तथा आश्रितोंके सत्कारपूर्ण भरण-पोषणमें, गरीबोंकी सेवामें तथा अपने स्वास्थ्यके लिये भोजन-औषध आदिमें जो नारी कंज्सी करती है और पैसा बटोरकर रखना चाहती है, उसका अपना नैतिक पतन तो होता ही है, उसके आदर्शसे उसके वाल-बच्चे भी बुरी शिक्षा प्रहण करके पतित हो जाते हैं। अतएव आवश्यक कामोंमें कंज्सी न

करके उदारतासे बरते । किसीकी सहायता-सेवा करके न अभिमान करे, न अहसान करे और न उसका बदला चाहे ।

परदुःख-कातरता-

दूसरेको दु:खमें पड़े देखकर विना किसी भेद-भाव या पक्षपातके उसका दु:ख दूर करनेके लिये मनमें जो तीव्र भावना उत्पन्न होती है, उसका नाम 'परदु:ख-कातरता' है। इसीको दया भी कहते हैं। नारीमें इस गुणका विशेष विकास हो और दुखी प्राणियोंका दु:ख हरण करनेके लिये वह मा अन्तपूर्णा बन जाय, यह बहुत ही आवश्यक है।

सेवा-शुश्रुषा-

१ पितकी सेवा, २ सास-सम्भुरकी सेवा, ३ बच्चोंकी सेवा, ९ अतिथिसेवा, ५ देवसेवा, ६ देशसेवा और ७ रोगियोंकी तथा पीड़ितोंकी सेवा—ये सभी सेवाके अङ्ग हैं। नारीमें सेवा-भाव खाभाविक होता है; पर उसे सेवा करनी चाहिये केवल पितसेवाके लिये या परमपित परमात्मा प्रभुकी सेवाके लिये ही। सेवामें उसका अन्य उद्देश्य नहीं होना चाहिये। सेवा वशीकरण मन्त्र है। सेवासे सभीको वशमें किया जा सकता है। असल्में जीवन सेवामय ही होना चाहिये। जैसे धनमें ईप्या होती है वैसे ही शुद्ध सेवामें भी सबसे आगे बढ़नेकी ईप्या तथा सेवाका अधिक-से-अधिक सुअवसर प्राप्त करनेकी तीव्र अभिलापा एवं भगवान्से प्रार्थना होनी चाहिये। सेवा शुद्ध सेवाके भावसे ही होनी चाहिये। न तो सेवामें किसीका उपकार करनेका अभिमान होना चाहिये, न सेवाका विज्ञापन करनेकी कल्पना और न सेवाके बदलेमें कुछ पानेकी आकाङ्का ही। सेवा कल्पना और न सेवाके बदलेमें कुछ पानेकी आकाङ्का ही। सेवा

करनेपर जो गर्वहीन सहज आत्मसन्तोष होता है, वही परम धन है। सेवाके संक्षित प्रकार ये हैं—

(१) तन-मन— सर्वस्व अर्पण करके सब प्रकारसे पतिको सुख पहुँचाने एवं उन्हें प्रसन्न करनेके छिये तथा उनका सदा-सर्वदा सर्वत्र कल्याण हो, इस कामनासे उनकी हर तरहकी सेवा करे।

(२) सास-ससुरकी सेवा करनेका सुअवसर मिला है, इसमें अपना सौभाग्य मानकर और वे सेवा स्वीकार करते हैं, इसलिये उनका उपकार मानकर—मधुर, आदरयुक्त वाणीसे उनकी रुचि तथा पसंदके अनुसार भोजन, वस्न, आज्ञापालन, उनके इच्छानुसार धर्मकार्य-सम्पादन या दान आदिके द्वारा तथा सासके और वृद्ध हों, तो ससुरके भी चरण दबाकर, रोगादिकी अवस्थामें उनकी हर तरहकी सेवा करके, उनके मतानुसार उनकी कन्याओंको, जो ननद लगती हैं, सम्मानपूर्वक देकर बल्कि वे कम कहें और अपनी हैसियत अधिक देनेकी हो तो प्रार्थना करके उनसे आज्ञा प्राप्त करके उन्हें अधिक देना चाहिये। इसमें वे प्रसन्न ही होंगे। उन्हें रामायण, भागवत, गीता, भगवन्नाम-कीर्तनादि सुनाकर सुख पहुँचावे।

(३) बच्चोंका स्वास्थ्य सुधरे, वे तन-मनसे विकसित हों, उनकी बुद्धिका विकास हो, उनके आचरणोंमें स्फूर्तियुक्त सान्विक गुणोंका प्रकाश हो, वे कुल, जाति, देश तथा धर्मका गौरव वढ़ानेवाले सुशिक्षित तथा सदाचारी हों एवं त्यागकी पवित्र भावनासे युक्त ईश्वरमक्त हों—इस प्रकारसे उनका लालन-पालन, शिक्षण-संवर्धन

- ( ४ ) अतिथिको भगवान् समझकर उनकी यथाशक्ति तथा यथाविधि निर्दोष तथा निष्काम सेवा करे।
- ( ५ ) घरमें इष्टदेवकी धातु अथवा पाषाणकी या चित्रमय मूर्ति रखकर श्रद्धा तथा विधिपूर्वक भक्तिके साथ उसकी नित्य विविध उपचारोंसे पूजा करे।
- (६) देशकी सेवाके लिये उत्तम-से-उत्तम संतान निर्माण करे और उसे अपने-अपने कर्तव्यके द्वारा देशके रूपमें भगवान्की सेवाका सिक्तय पाठ सिखावे । देशकी नारियोंमें अपने आदर्श सदाचार, पातिव्रत्य तथा धर्मभावनाके द्वारा सत्-शिक्षा और सद्भावनाका विस्तार करे।
- (७) घरमें तथा अवसर आनेपर आवश्यकता और अपनी सुविधाके अनुसार रोगियों और पीड़ितोंकी तन-मन-वचन तथा धनसे निर्दोष और निष्काम सेवा आदर तथा सत्कारपूर्वक करे। कमी सेवाका अभिमान न करे, न अहसान-जनावे ।

संयुक्त परिवार— जहाँतक हो, सहकर तथा उदारताके साथ विनम्र व्यवहार करके घरको संयुक्त रक्खे । भाइयोंको तथा परिवारको पृथक्-पृथक् न होने दे । पता नहीं, किसके भाग्यसे सुख तथा ऐश्वर्य मिळता है । कभी ऐसा न समझे कि मेरा पित या पुत्र कमाता है और दूसरे सब मुफ्तमें खाते हैं । सबका हिस्सा है और सब अपने-अपने भाग्यका ही खाते हैं। तुम जो इसमें निमित्त बन रहे हो, यह तुम्हारा सौभाग्य है। नारियोंपर यह एक कलङ्क है कि उनके आते ही सहोदर भाइयोंमें विद्वेष हो जाता है, घरमें फूट पड़ जाती है और फलत: घर वर्बाद हो जाता है। इस कल्झको धोना चाहिये और पति-पुत्रोंको समझाकर यथासाध्य संयुक्त परिवार तथा संयुक्त भोजन रहे, ऐसी चेष्टा करनी चाहिये। सेवाभाव तथा प्रेम जितना ही अधिक होगा, उतना ही त्याग अधिक होगा। प्रेमकी भित्ति त्याग है। जहाँ प्रेम होगा, वहाँ पृथक्-पृथक् होनेका प्रश्न ही नहीं उठेगा।

### भक्ति-

जीवनके प्रत्येक कर्मके द्वारा भगवान्की सेवा करना, मनके प्रत्येक संकल्पके द्वारा प्रभुका चिन्तन, प्रभुके प्रति आत्मसमर्पण, प्रभुको प्राप्त करनेकी उल्कण्ठा—ये भक्तिके मुख्य रूप हैं। इसके विभिन्न विधान हैं। उनको जानकर यथासाध्य प्रतिदिन नियमितरूपसे भगवान्के नामका जप, चिन्तन, उनकी छीछाकथाओंका वाचनश्रवण-मनन, उनके दिन्य खरूपका ध्यान, उनकी आज्ञाओंका पाछन एवं उनकी वाणी श्रीमद्भगवद्गीता तथा उनके पवित्र चित्र श्रीरामायण तथा भागवत आदिका अध्ययन करना चाहिये।

### सादगी-

तनमें, मनमें तथा वचनमें कहीं भी दिखावट, दम्भ, बाहरी शृङ्गार, शौकीनी, कुटिलता नहीं हो । भड़कीले, चमकीले तथा विदेशी ढंगके वस्त्रादि, गहने तथा सेंट वगैरह, जिनसे लोगोंका आकर्षण होता हो, न हों । सभी वस्तुओंमें सादगी और सिधाई हो।

### सतीत्व-

यह नारीका सर्वोत्तम और अनिवार्य आवश्यक गुण है। इसके विना नारी प्राणरहित शबकी भाँति दोषमयी है।

# नारीके दूषण

कलह—

बात-बातमें छड़ने-झगड़नेको तैयार रहना, छड़े बिना चैन न पड़ना, घरमें तथा अड़ोस-पड़ोसमें किसीसे भी ख़ुश न रहना---कलहका स्वरूप है। यह बहुत बड़ा दोष है। जो स्त्री कलह करके अपने दोष धोना तथा अपनी प्रधानता स्थापन करना चाहती है, उसको परिणाममें दोष और घृणा ही मिलते हैं। कल्ह करनेवाली स्त्रीसे सभी घृणा करते हैं। यहाँतक कि कई बार वह जिन पति-पुत्रोंके लिये दूसरोंके साथ कलह करती है, वे पति-पुत्र भी उससे अप्रसन्न होकर उसका विरोध करते हैं। कल्रहसे अपने सुख-शान्तिका तो नारा होता ही है, सारे परिवारमें महाभारत मच जाता है। सास-ससुर, पति-पुत्र-कन्या और नौकर-नौकरानियाँ सबके मनमें उद्देग होता है । घरके कामोंमें विश्वङ्खळता आ जाती है । पतिका अपने व्यापार या दफ्तरके कामोंमें मन नहीं लगता । रोगीको उचित द्वा-पथ्य नहीं मिलता । जिस कुटुम्बमें कलहकारिणी कर्कशा स्त्री होती है, उसके दुर्भाग्यका क्या ठिकाना । ताने मारना, बढ़ा-चढ़ाकर दोषारोपण करना, दूसरोंको गाठी देना और खयं खाना कठहकारिणीके

खभावमें आ जाता है । अतएव उसके मुँहसे आवेशमें ऐसी-ऐसी गंदी बातें निकल जाती हैं कि जिन्हें सुनकर लजा आती है। जवानका घाव अमिर होता है । क्रोधावेशमें नारी अपने घर-परिवारके लोगोंको ऐसे शब्द कह बैठती है कि जन्मसे चला आता हुआ प्रेम सहसा नष्ट हो जाता है तथा जीवनभरके लिये परस्पर वैर बँध जाता है । और तो क्या, क्रोधमें भरकर नारी ऐसी क्रिया कर बैठती है कि वह अपने स्वामीकी नजरसे भी गिर जाती है और फिर उम्रम क्लेश सहती है । स्त्री जहाँ एक बार पतिकी आँखोंसे गिरी कि फिर समीकी आँखोंसे गिर जाती है । अतः नारीको इस जघन्य दोग्रसे अवश्य बचे रहना चाहिये ।

## निन्दा-हिंसा-द्वेष-

जहाँ चार स्त्रियाँ इकट्ठी हुई कि परचर्चा शुरू हुई। परचर्चामें यदि पराये गुणोंकी आलोचना हो, तब तो कोई हानि नहीं है; परन्तु ऐसा होता नहीं। आजकल मानव-स्वभावमें यह एक कमजोरी आ गयी है कि वह दूसरोंके गुण नहीं देखता, दोष ही देखता है। कहीं-कहीं तो दोष देखते-देखते दृष्टि ऐसी दोषमयी बन जाती है कि फिर उसे सबमें सर्वत्र सदा दोष ही दीखते हैं और दोष दीखनेण तो निन्दा ही होगी, स्तुति कैसे होगी। निन्दासे दोषोंका चिन्ति होता है; जिनकी निन्दा होती है, उनसे द्वेष बढ़ता है। द्वेषकी परिणाम हिंस। है अतएव परिनिन्दासे बचना चाहिये। उचित ते यह है कि परचर्चा ही न हो। या तो भगवच्चर्चा हो या सद-चर्च हो। यदि परचर्चा हो तो वह गुणोंकी हो, दोषोंकी नहीं। इसरे

CC-0. Late Pt. Manmohan Shastri Collection Jammu. Digitized by eGangotri

सभीको शान्ति मिलेगी तथा बच्चे भी इसी आदर्शमें ढलेंगे। निन्दाकी भाँति चुगली भी दोष है। उससे भी बचना चाहिये। चुगली करके नारियाँ घरमें परस्पर झगड़ा कराने और घरके वर्बाद होनेमें कारण बनती हैं, जो सर्वथा अनुचित तथा हानिकारी है।

## ईव्यी--

दूसरोंकी उन्नित देखकर, दूसरोंको धन-पुत्र आदिसे सुखी देखकर जलना ईर्ष्या या डाह है। यह बहुत बुरा दोष है और स्नियोंमें प्रायः होता है। इससे बहुत-से अनर्थोंकी उत्पत्ति होती है। अतएव इससे भी बचना आवश्यक है।

## भेद—

नारियोंमें प्रायः दोष होता है कि वे घरके छोगों और नौकरोंके खान-पानमें तो भेद रखती ही हैं, अपने पित-पुत्रोंमें तथा घरके सास-ससुर, जेठ, देवर, ननद आदिमें तथा उनकी संतानमें भी खान-पान, वस्नादि पदार्थोंमें तथा व्यवहारमें भेद रखती हैं। वस्वईमें एक संभ्रान्त घरकी बहूने पितके छिये दही छिपाकर रख छिया था और विधुर ससुरको माँगनेपर वह झूठ बोल गयी थी। पिरणाम यह हुआ कि ससुरने बुढ़ौतीमें दूसरा विवाह कर छिया और आगे चलकर उस पुत्र-वधू और पुत्रको ससुरके धनमेंसे कुछ भी नहीं मिला। अपने ही पेटके लड़के और लड़कीमें भी स्नियाँ भेद करते देखी जाती हैं। लड़केको बिढ़याँ मोजन-वस्न देती हैं, लड़कीको घटिया। लड़का अपनी विहनको मारता है तो माँ हँसती है और कन्याको सहन करनेका उपदेश देती है। एवं कन्या कहीं भाईको जरा डाँट

भी देती है तो मा उसे मारने दोड़ ती है। पर आश्चर्य यह कि यह भेद तभीतक रहता है जबतक कन्याका विवाह नहीं हो जाता। विवाह होने के बाद माता अपनी कन्यासे विशेष प्यार करती है और पुत्र-वधू तथा पुत्रसे कम। खास करके, पुत्र-वधू के प्रति दुर्व्यवहार और कन्याके प्रति सद्व्यवहार करती है। इस भेदसे भी घर फूटता है। नारियोंको इस व्यवहार-भेदका सर्वथा त्याग करना चाहिये।

## विलासिता शौकीनी-

यह दोत्र आजकल बहुत ज्यादा बढ़ रहा है। भ्रष्ट तेल, साबुन, पामेड, पाउडर, रनो, एसेंस, बढ़िया-से-बढ़िया विदेशी ढंगके कपड़े-गहने आदिकी इतनी भरमार हो गयी है कि उसके मारे गृहस्थीका अन्य खर्च चलना कठिन हो गया है । पितर्योंकी विलासिताकी माँगने पतियोंको तंग कर दिया है। इसीको लेकर रोज घरोंमें आपसमें झगड़े हो जाते हैं। यह भारतीय नारियोंके लिये कलङ्क है। शृङ्गार होता है पतिके लिये, न कि दुनियाको दिखानेके लिये । आजकी फ़ैशन तथा विलासिताने स्त्रियोंको बहुत नीचे गिरा दिया है। घंटों वेष-भूषामें खर्च कर देना, खर्चको अत्यधिक बढ़ा लेना, बुरी आदत डाल लेना—जो आगे चलकर दोहरा दु:ख देती है.—और घरके काम-काजमें हाथ न लगाना, ये बहुत बड़े दोष हैं, जो शौकीनीके कारण उत्पन्न होते हैं। स्वास्थ्य तथा सफाईके िक्ये आवश्यक उपकरण रखनेमें आपत्ति नहीं और न साफ-सुधर CC-0. Late Pt. Manmohan Shastri Collection Jammu. Digitized by eGangotri रहनेमें दोत्र है । बिल्क साफ-सुथरा रहना तो आवश्यक है । दोष तो शौकीनीकी भावनामें है, जो त्याज्य है ।

# फिजूलखर्च-

शौकीनीकी भावनाके साथ ही दूसरी श्रियोंकी देखा-देखी तथा मुर्खतासे एवं संग्रह करनेकी आदतसे भी यह दोष बढ़ जाता है। वही गृहस्य सुखी रहता है, जो आमदनीसे कम खर्च लगाता है। चतुर और सुघड़ वुद्धिमती स्त्रियाँ एक पैसा भी व्यर्थ खर्च नहीं करतीं । लोगोंकी देखा-देखी अनावश्यक सामान नहीं खरीदतीं, चौके तथा वज्ञाभूषणोंमें सादगीसे काम लेती हैं। बच्चोंको नहला-धुलाकर साफ-सादे कपड़े पहनाकर और उनके मनमें उस सादगी तथा सफाईमें ही गौरव-बुद्धि उपजाकर सुन्दर सुडौठ रखती हैं जिससे न तो उनकी आदत विगड़ती और न खर्च ही अधिक होता है। खर्चकी तो कोई सीमा ही नहीं है। अपन्यय करनेपर महीनेमें हजारों रुपये भी काफी नहीं होते और सोच-समझकर खर्च करनेसे इस महँगीमें भी सहज ही अपनी आमदनीके अंदर ही चळ जाता है । स्त्रियोंको हिसाव रखना सीखना चाहिये और आमदनीमेंसे कुछ अत्रश्य बचाकर रक्खेंगी, ऐसा. निश्चय करके ही खर्च करना चाहिये । 'तेते पाँव पसारिये जेती ठाँबी सौर ।'

## गर्व-अभिमान —

कोई-कोई स्त्री अपने पति-पुत्रके धन या पद-गौरवका अथवा अपने गहने-कपड़ोंका गर्व —अभिमान वाणी और व्यवहारमें ठाकर इतनी रूखी बन जाती है कि घरकें ठोगोंतकको उससे बात करते डर लगता है और अपमान बोध होता है। ऐसी स्त्री, विना मतल्व सबको अपना देवी बना लेती है। अतएव किसी भी वस्तुका गर्व कभी नहीं करना चाहिये।

## दिखावा --

नारियोंके स्वभावमें प्रायः ऐसा देखा जाता है कि वे यही समझती हैं कि किसी भी चीजको दिखाकर करना चाहिये। कत्या या ननदको कुछ देंगी तो उसको पहले सजाकर लोगोंको दिखलायेंगी, तब देंगी। कहीं-कहीं तो दिखाया जाता है ज्यादा और दिया जाता है कम, जिससे कन्या आदिको दुःख भी होता है। इसी प्रकार किसी परिवारके या वाहरके अभावप्रस्त पुरुष या स्त्रीको कभी कोई सेवा की जाती है तो ऐसा सोचा जाता है कि हमारी सेवाका पता इसको जरूर लग जाना चाहिये। सेवा करें और किसीको कुछ पता भी न चले तो मानो सेवा ही नहीं हुई। सेवा करके जताना, अहसान करना और वदलेमें कृतज्ञता तथा खुशामद प्राप्त करना ही मानो सेवाकी सफलताका निशान समझा जाता है। यह बड़ा दोष है। देना वही सात्त्रिक है, जिसको कोई जाने ही नहीं। लेनेवाल भी न जाने तो और भी श्रेष्ठ।

## विषाद--

कई श्रियोंमें यह देखा गया है कि वे दिन-रात विषादमें डूबी रहती हैं । उनके चेहरेपर कभी हँसी नहीं । दु:ख-कष्टमें तो ऐसी होना स्वाभाविक है, पर सब तरहके सुख-स्वाच्छन्द्य होनेपर भी स्वभावसे ही हमेशा विषादभरी रहना और किसी बातके पूछते ही CC-0. Late Pt. Manmohan Shastri Collection Jammu. Digitized by eGangotri बुँझला उठना तो बड़ा भारी दोत्र है। इसको छोड़कर सर्वदा प्रसन रहना चाहिये । प्रसन्नता सात्त्विक भाव है । प्रसन्न मनुष्य सबको प्रसन्तताका दान करता है। विषादी और क्रोची तो विषाद और क्रोध ही बाँरते हैं।

## हॅमी-मजाक--

कई नारियोंमें हँसी-मजाकका दोत्र होता है। कई तो देवर या ननदोई आदिके साथ गंदी दिछगी भी कर बैठती हैं। परिवारके तथा घरमें आने-जानेवाळे पुरुषों तथा स्त्रियोंके साथ भी दिछगी करती रहती हैं । हँसमुख रहना गुण है । निर्दोत्र और सीमित विनोद भी बुरा नहीं । परन्तु जहाँ हँसी-मजाककी आदत हो जाती है और उसमें ताना, व्यङ्गय, कटुता और अश्टीटता आ जाती है वहाँ उससे बड़ी हानि होती है । स्रीको सदा ही मर्यादामें बोठनेवाठी और प्रसन्तमुखी होनेपर भी गम्भीर होना चाहिये।

वाचालता-

बहुत बोलना भी दोष है। इसमें समय नष्ट होता है; न्यर्थ चर्चामें असत्य, पर-निन्दा, चुगठी आदि भी हो जाते हैं। जबानकी शक्ति नष्ट होती है और घरके कामोंमें नुकसान होता है। गप लड़ानेवाली स्त्रियोंके घर उजड़ा करते हैं। अतएव नारीको समझ-सोचकर सदा हितमरी, मीठी वाणी बोछनी चाहिये और वह भी बहुत ही कम। ज्यादा बोछनेवाछीको तो भजन करनेकी फुरसत ही नहीं भिलती, जो बहुत बड़ी हानि है।

स्वास्थ्यको लापरवाही तथा कुपथ्य-स्त्रियोंमें यह दोष प्राय: देखा जाता है कि वे स्वास्थ्यकी ओरसे लापरवाह रहनी हैं। रोगको दवाती तथा छिपाती हैं और कुपथ भी करती रहतो हैं। जिन बहुओंको ससुरालमें सासके डरसे रोग छिपाना पड़ता है और रोगको यन्त्रणा भोगते हुए भी जबरदस्ती बलवान् मजदूरकी तरह दिनभर खंडना पड़ता है, उनकी बात दूसरी है। पर जो प्रमादवश या दवा लेने और पथ्यसे रहनेके डरसे रोग-को छिपाती है, वह तो अपने तथा घरके साथ भी अन्याय करती है, साथ ही स्रियाँ प्राय: स्वास्थ्य-रक्षाके नियमोंको भी नहीं जानतीं; और कुछ जानती हैं तो उनको परवा नहीं करतीं। ऐसा नहीं करना चाहिये।

### मोह—

कई अियाँ मोहवरा बचोंको अपित्र वस्तुएँ खिलातो, अपित्र रखती, जान-वृझकर कुपथ्य सेवन करातो, उन्हें झूठ बोलने, नौकरोंके साथ बुरा वर्ताव करने तथा गाठी देने और मारनेकी बुरी आदत सिखाती, उनकी चोरी-चमारीकी क्रियाको सहकर उनका वैसा स्वभाव बनाती और पढ़ाने-छिखाने नें प्रमाद करती हैं; साथ ही उन्हें कुछ भी काम न करने देकर और दिन-रात खेल-त गरों तथा सिनेमा वगैरहमें ले जाकर फिजूल-खर्च, आलसी, सराचाररहित, गंदा, रोगी और बुरे स्वभावका बनाकर उनका भविष्य बिगाड़ती हैं एवं परिणाममें उनको दुखी बनाकर आप भी दुखी होती हैं। इस दोषसे संततिका शील और सदाचार नष्ट हो जाता है और बच्चे कुळदीपकसे कुळनाशक बन जाने हैं। माताओंको व्यर्थके मोहसे बचकर बचोंको -- पुत्र तथा कन्या दोनोंको -संयमी, धार्मिक,सदाचारी CC-0. Late Pt. Manmohan Shastri Collection Jammu. Digitized by eGangotri

और सहुणसम्पन बनाना चाहिये, जिससे वे सुखी हों तथा अपने आचरणोंसे कुळका सिर ऊँचा कर सकें।

कुसङ्ग-

ह्रियोंको भूलकर भी परिनन्दा करनेवाली, ख़ुशामद करनेवाली ब्राइ-फ़ूँक और जादू-ग्रेना वतलानेवाली, पर-पुरुषोंकी प्रशंसा करने-वाली, विलासिनी, अधिक खर्च करनेवाली, इधर-उगर भटकनेवाली, कलहकारिणी और कुलटा श्रियोंका सङ्ग नहीं करना चाहिये। इनका सङ्ग कुसङ्ग है तथा सब प्रकारसे पतनका कारण है।

#### आलस-

आलस्य, प्रमाद और निद्रा तमोगुणके खरूप हैं। तमोगुणसे चित्तमें मिलनता आती है और जीवनमें प्रगतिका मार्ग रुक जाता है। अतएव श्रियोंको सदा सत्कर्मोंमें लगे रहना चाहिये और आलस्य-प्रमादादिसे बचना चाहिये।

### व्यभिचार--

स्त्रियोंके लिये यह सबसे बड़ा दोष है। शरीरसे तो क्या, वाणी और मनसे भी पर-पुरुष्रका सेवन करना महापाप है। सतीत्वका नाशक है। लोकमें निन्दा करानेवाला और परलोकको विगाड़नेवाला है। जो नारी ऐसा करती है, उसका मुँह देखना पाप है। उसे लाखों-करोड़ों वर्षोंतक नरकोंकी मीवण यन्त्रणा भोगनो पड़ती है और तदनन्तर जहाँ जन्म होता है, वहाँ बार-बार भाँति-माँतिके भीषण दुःखों-कप्टोंका भार वहन करके जीवनभर रोना पड़ता है। हन सुख लागि जनम सत कोटी। दुख न समुझ तेह सम को खोटी॥

# लजा नारीका भूषण है

असंतुष्टा द्विजा नष्टाः संतुष्टा एव पार्थिवाः। सलजा गणिका नष्टा लजाहीनाः कुलस्त्रियः॥

'संतोषहीन ब्राह्मण, संतोषी राजा, ठजवन्ती वेश्या और ठजाहीना कुठवधूका नाश निश्चित है।'

जिस प्रकार स्त्रियोंका जेलकी काल-कोठरीकी तरह बंद रहना उनके लिये हानिकर है, उसी प्रकार --- वरं उससे भी कहीं बढ़कर हानिकर उनका स्त्रियोचित छजाको छोड़कर पुरुषोंके साथ निरङ्करारूपसे घूमना-फिरना, पार्टियोंमें शामिल होना, पर पुरुशेंसे निःसंकोच मिलना, सिनेमा तथा गंदे खेल-तमाशोंमें जाना, सिनेमामें नटी बनना, पर-पुरुषोंके साथ खान-पान तथा नृत्य-गीतादि करना आदि हैं। नारीके पास सबसे मूल्यवान् तथा आदरणीय सम्पत्ति है उसका सतीत्व । सतीत्वकी रक्षा ही उसके जीवनका सर्वोच ध्येय है। इसीलिये वह बाहर न घूमकर घरकी रानी बनी घरमें रहती है। इसी कारणसे उसके लिये अवरोध-प्रथाका विधान है। जो लोग स्त्री-जातिपर सहानुभूति एवं दया करनेके भावसे उनको घरसे निकालकर वाहर खड़ी करना अपना कर्तव्य समझते हैं, वे या ती नीयत शुद्ध होनेपर भी भ्रममें हैं, उन्होंने इसके तत्त्वको समझा नहीं है, या वे अपनी उच्छृङ्खल वासनाके अनुसार ही दया तथा सहातु-भूतिके नामपर यह पाप कर रहे हैं।

CC-0. Late Pt. Manmohan Shastri Collection Jammu. Digitized by eGangotri

ळजाशीळतासे सतीत्व और पातित्रत्यका पोषण और संरक्षण होता है । इसीलिये लजाको स्रीका भूषण\* बतलाया गया है । पुरुष-में पुरुष-भाव तथा नारीमें प्रकृति ( देवी ) भावकी प्रवानता स्वामाविक होती है। लजा देवी-भाव है। इसी नैसर्गिक कारणसे नारीमें लज्जा भी नैसर्गिक होती है। पुरुष-प्रकृतिके साथ नारी-प्रकृतिका यह भेद स्त्रभावसिद्ध है। यों तो मनुष्यमात्रमें उसके विवेकसम्पन्न प्राणी होनेके कारण पशु-प्राणीकी भाँति आहार, निद्रा और खास करके स्त्री-पुरुवोंकी काम-चेष्टा और मैथुनादिमें निर्लज्ञ भाव नहीं होता, किर मनुष्योंमें नारी तो विशेषहपसे लजाशीला होती है। नारीकी शोभा इसीमें है। छजाका परित्याग करना नारीके लिये गुणगौरवकी वात नहीं; विल्कि इससे उसके गौरवकी, सतीत्वकी, मानस-स्वास्थ्यकी, देवी-भावकी तथा स्वाभाविक पवित्रता-की हानि होती है। इसीसे वेदोंमें भी नारीके छिये छजाका विधान मिलता है । ऋग्वेद ८ । ४ । २६ में हैं – -

# 'यो वां यज्ञेभिरावृतोऽधिवस्त्रा वध्र्रिव।'

्रे स्त्रीकी शोभा लजामें हैं, लजा उसका एक भृषण है। अपने स्वामी भगवान् राम और देवर लक्ष्मणके साथ देवी सीता वनमें जा रही हैं। वनरमणियाँ सीताजीसे पूलती हैं—

कोटि मनोज लजाविनहारे । सुमुखि कहहु को आहिं तुम्हारे ॥ सीताजी संकुचित होकर मुसकरा देती हैं और मधुर स्वरसे लक्ष्मण-जीका परिचय देती हुई कहती हैं—

सहज सुभाय सुभग तन गोरे। नामु लखनु लघु देवर मोरे॥ और फिर—

CC-0. Late Pt. Manmohan Shastri Collection Jammu. Digitized by eGangotri

'वस्रद्वारा आवृत वधूकी माँति जो यज्ञके द्वारा आवृत है।' इसमें नारीके छिये अपने अङ्गोंको ढके रखनेका स्पष्ट निर्देश है। इसके अतिरिक्त अन्यान्य स्थळोंमें भी तथा रामायण, महाभारत एवं पुराणादि प्रन्थोंमें इसके प्रचुर प्रमाण मिळते हैं। सीता, सावित्री, दमयनी आदि सतियोंका जो घरोंसे बाहर निकळनेका इतिहास मिळता है, वह विशेष परिस्थितिकी बात है और ऐसी विशेष परिस्थितियोंमें हिन्दूशास्त्र भी बाहर निकळनेकी आज्ञा देते हैं।

स्त्रियोंका गौरव लजाशीलतामें है, इसके विषयमें कुछ दूरदर्शी पाश्चात्त्य विद्वानोंके मत भी देखिये—

The reputation of a woman is as a crystal mirror shining and bright, but liable to be sullied by every breath that comes near it. (Cervantes)

नारीकी कीर्ति स्फटिक दर्पणके सदृश है, जो अत्यन्त उज्ज्वल एवं चमकीला होनेपर भी दूसरेके एक स्वाससे भी मलिन होने लगता है। (सर वांटेस)

वहुरि वदनु विधु अंचल ढाँकी। पियतन चितइ भौंह करि बाँकी॥ खंजन मंजु तिरीछे नयनि। निजपित कहेउ तिन्हिह सियँ सयनि॥ यह लजाका आदर्श है। वस्तुतः हिंदुओंमें वैसे पर्दा है ही नहीं। यह तो शील-संकोचका एक सुन्दर निदर्शन है। लोग कहते हैं—'यह काहेका पर्दा, जो घरवालोंके—श्वगुर-जेठ आदिके सामने तो पर्दा करे और दूसरे लोगोंके सामने खुले-मुँह रहे।' पर इसीसे तो यह सिद्ध है कि यह वस्तुतः पर्दा नहीं है। यह तो वड़ोंके सत्कारके लिये एक शील-संकोचका पवित्र भाव है, जो होना ही चाहिये।

She is not made to be the admiration of every - body but the happiness of one.

(Burke)

नारीकी सृष्टि हरेकको मुग्ध करनेके लिये नहीं है, वह तो एकमात्र (अपने पतिदेवता ) को सुख देनेके लिये ही हुई है। (बर्क)

A woman smells sweetest when she smells not at all. (Plantus)

सबसे अधिक सुगन्धवाठी स्त्री वही है, जिसकी गन्ध किसीको ्न नहीं मिळती । ( प्लैंडस )

Woman is a flower that breathes its perfume in the shade only. (Lamenneis)

नारी एक ऐसा पुष्प है जो छाया (घर ) में ही अपनी सुगन्ध फैलाती है। (लेमेनिस)

The flower of sweetest smell is shy and lovely, (Wordsworth)

श्रेष्ट गन्धवाला पुष्प लजीला और चित्ताकर्षक होता है। (वर्डसवर्थ)

जो वस्तु जितनी ही मृल्यवान् तथा प्रिय होती है, वह उतनी ही अविक सावधानी, सम्मान तथा संरक्षणके साथ रक्खी जाती है। धन-रत्नादि अमृल्य पदार्थोंको छोग इसीछिये छिपाकर रखते हैं। हमारे यहाँ स्त्री पुरुषके विषय-विछासकी सामग्री नहीं है, वह सम्पूर्ण गाई स्थ्य-धर्ममें सहधर्मिणी है। उसका शरीर कामका यन्त्र नहीं है, वरं वह जगदम्बाके मङ्गछ-विग्रहकी भाँति पूजनीय है। कन्यारूप-में तथा पति-पुत्रवती सतीके रूपमें वन्दनीय है। हिन्दू-शास्त्रानुसार गौरी या कुमारी-पूजनसे तथा सती-पूजनसे गृहस्थके दु:ख-दारिव्रय

तथा शत्रु-संकटादिका नाश होता है और उसके धर्म, धन, आयु एवं बलकी वृद्धि होती है। इसलिये ससम्मान स्त्री-संरक्षणका विधान है। यह उसके साथ निर्दय व्यवहार नहीं, बल्कि उसके प्रति महान् सम्मानका निदर्शन है, साथ ही उसके सतीत्व-धर्मकी रक्षाका मङ्गल-साधन भी।

ळजा छोड़कर पुरुगलयोंमें निःसंकोच यूमने-फिरनेसे पवित्र पातिब्रत्यमें क्षति पहुँचती है; क्योंकि इस स्थितिमें नारीको हजारों पुरुगोंकी विकृत दूषित दृष्टिका शिकार होना पड़ता है। श्रीदेवीभागवत-में एक कथा आती हैं कि शशिकला-नामकी एक राजकन्याने स्वयंवर-में जानेसे इसीलिये इन्कार किया था कि 'वहाँ अनेक राजाओंकी काम-दृष्टि मुझपर पड़ेगी और इससे मेरे पातित्रत्यपर आघात छगेगा। यह एक वैज्ञानिक रहस्य है कि जिस नारीको बहुत-से पुरुष काम-दृष्टिसे देखते हैं और खास करके जिसके नेत्रोंपर दृष्टि पड़ती है एवं परस्पर नेत्र मिलते हैं; ( इसीलिये लजाशीला स्नियाँ स्त्रामाविक आँखोंको नीचेकी ओर रखती हैं ) उसके पातिव्रत्यमें निश्चित हानि होती है । मनुभ्यके मानसिक भावोंका विद्युत्-प्रवाह उसके शरीरसे निरन्तर निकलता रहता है और वह शब्द, स्पर्श एवं दृष्टिपात आदि-के द्वारा ( किसी अंशमें तो बिना किसी बाहरी साधनके अपने-आप ही ) दूसरेके मन और साथ ही शरीरपर असर करता है। जहाँ उसके अनुकूल सजातीय भाव पहलेसे होते हैं, वहाँ विशेष असर होता है; पर जहाँ वैसा सजातीय भाव नहीं होता, वहाँ भी कुछ-न-कुछ प्रभाव तो पड़ता ही है। और यदि बार-बार ऐसा होता CC-0. Late Pt. Manmohan Shastri Collection Jammu. Digitized by eGangotri

रहे तो क्रमशः भाव भी संजातीय बन जाते हैं। इससे यह सिद्ध है कि जिस स्त्रीके प्रति कामुक पुरुषोंकी कामशक्तिके द्वारा प्रेरित काम-भावपूर्ण कामदृष्टि बार-बार पड़ती रहेगी, यदि घनघोर पातिव्रत्यका प्रबल भाव उक्त कामदृष्टिके विकारी भावको नष्ट या परास्त करनेमें समर्थ नहीं होगा तो उस नारीके मनमें निश्चय ही चञ्चलता होगी, काम-विकार उत्पन्न होगा और यदि उस विकारकी स्थितिमें अवसर प्राप्त हुआ तो पतन् भी हो जायगा।

जिन श्रियोंने घर छोड़कर खच्छन्द पुरुषवर्गमें विचरण किया है, वे अन्यान्य बाहरी कार्योंमें चाहे कितनी ही सुख्याति प्राप्त क्यों न कर छें; पर यदि वे अन्तर्मुखी होकर अपने चिरत्रपर दृष्टिपात करेंगी तो उनमेंसे अधिकांशको यह अनुभव होगा कि उनके मनमें बहुत बार विकार आया है और किसी-किसीका तो पतन भी हो गया है। बताइये, पतिव्रता स्त्रीके छिये यह कितनी बड़ी हानि है ?

कुसङ्गके कारण कदाचित् पुरुषोंकी भाँति नारी भी कामदृष्टिसे पुरुषोंको देखने छगे, तत्र तो पुरुषके मनोभाव बहुत ही जल्दी बदछते हैं और दोनोंका पतन निश्चित-सा होता है । इस विज्ञानके अनुभवी पाश्चात्त्य विद्वान् स्टेनछी रेड महोदय कहते हैं—

'It was discovered that certain subjects, more especially women, could produce changes in the aura by an effort of will causing rays to issue from the body or the colour of the aura to alter. (Stanley Red)

''यह पाया गया है कि कई वस्तुएँ, खास करके स्नियाँ, अपनी

CC-0ாப் ate என்றை Ammohan Shastri Collection Jammu. Digitized by eGangotri

इच्छाशक्तिसे पुरुषके 'औरा' को बदल देती हैं। पुरुषके शरीरसे उसके मनोभावोंकी जो विद्युत्-लहरियाँ निकलती हैं, उनके बदल जानेसे 'औरा' के वर्णमें भी परिवर्तन हो जाता है।''

मनुष्यके शरीरसे उनके मानसिक काम-क्रोधादि दुर्मावेंके तथा त्याग-क्षमादि सद्भावोंके विद्युत्-कण निरन्तर निकलते रहते हैं और उसके शरीरके चारों ओर विविध रंगोंकी लहरियोंके रूपमें प्रकट होते हैं । सूक्ष्म-दृष्टिसे इनको देखा भी जा सकता है । इन्हींको 'औरा' ( Aura ) कहते हैं ।

विभिन्न पुरुषोंकी दृष्टि स्त्रियोंपर न पड़े और उससे विकृत होनेपर स्त्रियोंकी दृष्टि पुरुषोंपर न पड़े—क्योंिक ऐसा होनेपर स्त्रियोंके पित्रत्र पातित्रत्यका नाश होता है—इसीसे स्त्रियोंके लिये पुरुप्रालयों-में, वाजारोंमें न घूमकर अलग घरमें रहनेका विधान है । यहाँतक कहा गया है कि आहार-निद्रांके समयमें भी पुरुप्त स्त्रियोंको न देखे । अजकल जो स्त्रियोंको साथ लेकर घूमने-फिरने तथा एक ही टेबलपर एक साथ खाने-पीनेकी प्रथा बढ़ रही है, यह वस्तुतः दोषयुक्त न दीखनेपर भी महान् दोष उत्पन्न करनेवाली है । ऐसा करनेवाले स्त्री-पुरुषोंको ईमानदारोंके साथ अपनी मनोदशाका चित्र देखना चाहिये और भलीभाँति सोच-समझकर सबको ऐसी व्यवस्था करनी चाहिये, जिसमें नारीके भूषण लजाकी रक्षा हो और उसका पातित्रत्य धर्म अक्षुण्ण बना रहे ।

CC-0. Late Pt. Manmohan Shastri Collection Jammu. Digitized by eGangotri

<sup>\*</sup> नाइनीयाद् भार्यया सार्द्ध नैनामीक्षेत चाइनतीम्। (मनु०४। ४३) स्त्री-पुरुष एक साथ बैठकर भोजन न करें और स्त्री भोजन करती हो तो उसे देखे भी नहीं।

# स्रीके लिये पति ही गुरु है

यह सत्य है कि क्षियोंमें श्रद्धा-विश्वास अधिक है, धार्मिक भावना विशेष है, और यह भी सत्य है कि आज भी धर्मको बहुत कुछ क्षियोंने वचा स्क्या है । पढ़े-लिखे बाबुओंको जहाँ न तो अवकाश है और न श्रद्धा है, वहाँ उनकी माता और पत्नियाँ पुत्र और पतिकी मङ्गल-कामनासे, परलोकके विश्वाससे और आत्मोद्धारके उद्देश्यसे धर्मका आचरण, भगवान्का भजन, दान-पुण्य, अतिथि-सत्कार, पूजा-पाठ और त्रतोपवास करती हैं, कथा-कीर्तन सुनती हैं, मन्दिरोंमें देवदर्शनको जाती हैं और तीर्थोंमें जाकर संत-महात्माओंके दर्शन-सत्सङ्ग करती हैं। यह सभी कुछ मङ्गलमय है और इससे लोक-परलोक दोनोंमें अतुलित लाभ होता है; परंतु साथ ही यह भी सत्य है कि आजकल जैसे प्राय: सभी क्षेत्रोंमें दम्भ, धोखा, भ्रष्टाचार, अनाचार तथा ठगी चलती है, वैसे ही धर्म तथा अध्यात्मके क्षेत्रमें अनाचार और धोखाधड़ी बेशुमार चलती है। बल्कि यह भी कहा जा सकता है कि इस क्षेत्रमें आजकल अनाचारका विशेष प्रावल्य है। कई तीर्थोंमें तो खास तौरपर अनाचार तथा व्यभिचारके अड्डे बने हुए हैं। गुरुओंकी चारों ओर बाढ़ आ गयी है और छोगोंके मनोंमें; खास करके सरछ-हृदय क्षियोंके मनोंमें, ये संस्कार बद्धमूळ कर दिये गये हैं कि 'गुरुसे दीक्षा छिये (कानमें मन्त्र फुँकाये) बिना आत्मोद्धारकी कोई आशा ही नहीं है । गुरुका दर्जा भगवान्से भी ऊँचा है तथा गुरुको सर्वस्व अर्पण कर देना ही शिष्य या शिष्याका एकमात्र कर्तव्य है।' सिद्धान्ततः यह सत्य है कि परमार्थ-मार्गमें सद्गुरुकी आवश्यकता है ओर गुरुके प्रति समर्पणमाव भी अवश्य होना चाहिये; परंतु आजकळ न तो प्रायः वैसे सद्गुरु ही दृष्टिगोचर होते हैं और न विशुद्ध आत्म-समर्पण्या भाव ही। फिर क्षियोंके छिये तो एकमात्र पित ही परम गित, परम देवता और परम गुरु माने गये हैं। उन्हें अन्य गुरु करनेकी आवश्यकता नहीं है ॥ यह ठीक है कि देव-

अ भर्ता नाथो गितभिर्ता दैवतं गुरुरेव च ।
 तस्य वस्यं चरेद् या तु सा कथं सुखमाप्नुयात् ॥
 ( बृहन्नारदीयपुराण उ० १४ । ४० )

पति ही नाथ, गति, देवता तथा गुरु है । उसपर जो स्त्री वशी-करणका प्रयोग करती है, वह कैसे सुख पा सकती है ?

गुरुरिगर्दिजातीनां वर्णानां ब्राह्मणो गुरुः। पतिरेव गुरुः स्त्रीणां सर्वस्याभ्यागतो गुरुः॥ द्विजातियोंके गुरु अग्निदेव हैं, वर्णोंका गुरु ब्राह्मण है, स्त्रियोंका गुरु उनका पति है और अभ्यागत सबका गुरु है।

पतिर्हि देवता नार्याः पतिर्वन्धुः पतिर्गुरः । प्राणैरपि प्रियं तस्माद् भर्तुः कार्ये विशेषतः ॥

स्त्रीके लिये पति ही देवता, पति ही वन्धु और पति ही गुरु है। इसलिये पाण देकर भी विशेषस्पत्ते पतिका पिरातास्थि। हमस्स्वातुर्गिये । CC-0. Late Pt. Manmohan Shastri Collection Jammu परावास्थि। दासीप्रथा जैसे आरम्भमें देवताके प्रति ग्रुद्ध समर्पण-भावकी द्योतक थी, परंतु पीछेसे उसमें महान् पाप आ गया, उसी प्रकार गुरुकरण-प्रथाका मूळ भी पवित्र था, परंतु आजकळ तो इसका बहुत बड़ा दुरुपयोग हो रहा है!

असळमें श्वियोंको पर-पुरुपमात्रसे ही दूर रहना चाहिये। स्नी-पुरुषका पास-पास रहकर धर्मको बचाये रखना बहुत ही कठिन है। ऐसे सैकड़ों-हजारों उदाहरण हैं जिनसे सिद्ध है कि महात्मा, भक्त, आचार्य और पण्डित, पुजारी आदि कहलानेवाले लोगोंके द्वारा सरलहृदया श्रियोंका बहुत तरहृसे पतन हुआ है और हो रहा है! कहीं भगवान् श्रीकृष्णकी महान् पवित्र छोकोत्तर ब्रजलीला और गोपीप्रेमके नामपर पाप किये जाते हैं; कहीं मर्यादापुरुषोत्तम भगवान् श्रीराघवेन्द्रके नामपर रामविवाह आदिके प्रसङ्गसे स्नी-समाजके सामने गंदे पद, गंदी गालियाँ गायी जाती हैं और नारी-समाजको पतनके गर्तमें ढकेळा जाता है; तो कहीं गुरुदेव स्वयं भगवान्का स्वरूप बनकर शिष्याओंसे आत्मसमर्पण करवाते हैं। कहाँतक कहा जाय! अभी उस दिन हमें एक बहुत लंबा पत्र मिला है, जिसमें एक सज्जनने उनके गुरु भगवान्के द्वारा उनकी धर्मपत्नीको किस प्रकार धर्मच्युत किया गया— इसका बड़ा ही रोमाञ्चकारी वर्णन किया है। भगवान् और धर्मके नामपर भगवान्के मन्दिरमें, भगवद्विग्रहके सम्मुख ऐसे-ऐसे दुराचरण किये जाते हैं, जिनकी कल्पनासे भी महान् दु:ख होता है । पर जब वस्तुतः ऐसा होता है, तब क्या कहा जाय । अतएव हमारी सरलहृदया श्रद्धासम्पन्ना देवियोंको चाहिये कि वे अपने सतीत्वको ही सबसे बढ़कर मूल्यवान् धन समझें और किसी भी संत, महात्मा, गुरु, आचार्य, भक्त, प्रेमी, रिसक, देशसेवक, समाजसेवक आदिके कुसङ्गमें कभी न पड़ें। न तो एकान्तमें किसी भी पर-पुरुषसे मिछना चाहिये, न किसीका कभी स्पर्श ही करना चाहिये और न किसीका गुरु बनाकर या प्रेमी महात्मा मानकर मंदी चर्चामें अकेले या अन्यान्य स्त्रियोंके साथ सिमिलित ही होना चाहिये, फिर वह चर्चा चाहे भगवान्की पवित्र छीछाके नामपर ही क्यों न की जाती हो। सच्चे संत, महात्मा, भक्त, प्रेमीजन ऐसा दुराचार कभी नहीं कर सकते। जो ऐसा करते हैं, वे संत-महात्माओंके वेषमें छिपे हुए पापी हैं, जो अपनी कुत्सित कामनाकी पूर्तिके लिये स्वाँग धारण करके इन पवित्र वेषोंको कछिङ्गत कर रहे हैं, और सच तो यह है कि इस धोर किछियुगमें ऐसे छोग बहुत हो गये हैं। इनसे बचना ही चाहिये।

जैसे धर्मके क्षेत्रमें यह बुराई है, वैसे ही राजनीतिक और सामाजिक क्षेत्रमें भी यह बुराई कम नहीं है । 'वहिनजी' कहकर पुकारनेवाले अनेकों दुष्ट व्यक्ति देशभक्त और समाज-सेवकका पवित्र बाना धारण किये हुए और स्नी-समाजके दुःखोंके प्रति सहानुभूतिके आँसू बहाते हुए इसी प्रकारके कुक्तमींमें रत रहते हैं । इसी दुराचारके लिये आज बहुत-से विधवाश्रम और महिलाश्रम चलाये जा रहे हैं ! यह हमारा महान् पतन है, पर है नग्न सत्य ! सावधान !

# स्त्री-शिक्षा और सहशिक्षा

प्रायः सभी धार्मिक तथा विद्वान् महानुभावोंका यह मत है कि वर्तमान धर्महीन शिक्षाप्रणाली हिंदू-नारियोंके आदर्शके सर्वथा प्रतिकूल है; फिर जवान लड़के-लड़िक्योंका एक साथ पढ़ना तो और भी अधिक हानिकर है। इस सहशिक्षाका भीषण परिणाम प्रत्यक्ष देखनेपर भी मोहवश आज उसी मार्गपर चलनेका आप्रह किया जा रहा है। इसका कारण प्रत्यक्ष है।

जिन बातोंको हमारे यहाँ पतन समझा जाता है, वही बातें आजके जगत्की दृष्टिमें उत्थान या उन्नतिके चिह्न मानी जाती हैं। पश्चिमीय सम्यताका आदर्श आज हमारे हृदयोंमें सबसे ऊँचा आसन प्राप्त कर चुका है, अतएव अंचे होकर उसकी ओर स्वयं अप्रसर होना और दूसरोंको छे जानेकी चेष्टा करना स्वाभाविक ही है।

पहले 'समानशिक्षा' पर कुछ विचार करें । शिक्षाका साधारण उदेश्य है मनुष्यके अंदर छिपी हुई पत्रित्र तथा अभ्युदयकारिणी शक्तियोंका उचित विकास करना । परन्तु क्या पुरुष और स्त्रीमें शक्ति एक-सी है ? क्या पुरुष और स्त्रीकी शक्तिके विकासका क्षेत्र एक ही है ? क्या सव बातोंमें पुरुषके समान ही स्रीको शिक्षा ग्रहण करनेकी आवश्यकता है ? गहराईसे विचार करनेपर स्पष्ट उत्तर मिलता है— 'नहीं।' दोनोंकी शरीर-रचनामें भेद है, दोनोंके कार्योंमें भेद है, दोनोंके हृदयोंमें भेद है और दोनोंके कर्मक्षेत्र भी विभिन्न हैं। अतः इस भेदको ध्यानमें रखकर ही शिक्षाकी व्यवस्था करनी चाहिये। इस प्रकृति-वैचित्र्यको मिटाकर आज हम प्रमाद्वश स्त्री-पुरुषको सभी कार्योंमें समान देखना चाहते हैं । इस असम्भव साम्यवादकी मोहिनी आशाने हमारी मतिको तमसाच्छन कर दिया है, इसीसे हमें आज प्रत्यक्ष भी अप्रत्यक्ष हो रहा है । ध्यानसे देखनेपर दोनोंमें दो प्रकारकी शक्तियाँ माननी पड़ती हैं और दोनोंके दो क्षेत्र भी सावित होते हैं। स्त्रियोंका क्षेत्र है घर, पुरुषका क्षेत्र है बाहर । स्त्री घरकी स्वामिनी है, पुरुष बाहरका मालिक है। 'घर' और 'बाहर'से यह मतलब नहीं कि स्त्री सदा घरके अंदर बंद रहे और पुरुष सदा बाहर ही रहे। स्त्री-पुरुष दोनों मिलकर ही एक सच्चा 'घर' है। पति बाहर जाता है, उसी 'घर'के लिये और स्त्री घरमें रहती है उसी 'घर'के लिये | इसी प्रकार आवश्यक होनेपर धार्मिक या सामाजिक कार्यके निमित्त श्ली घरकी मर्यादाके अनुसार पति-पुत्रादिके साथ बाहर जाती है उसी 'घर'के लिये—'घर'को भूलकर, स्वतन्त्र शौकसे नहीं। पति घरमें आता है 'घर'के लिये—'घर'को भूलकर बाहरकी सफलतामें फूलकर, CC-0. Late Pt. Manmohan Shastri Collection Jammu. Digitized by eGangotri

अभिमानमें डूबकर, हुक्मत करनेके लिये नहीं । घर-वाहरकी यह व्यवस्था, जान्म-आना, मिलना-जुलना, कमाना-खाना, पाठ-पूजन,दान-पुण्य, आचार-व्यवहार—सव इस एक ही 'घर'को सुरक्षित और समुन्नत बनानेके लिये है ।

स्रीको मातृत्वमें जो सुख है, घरकी खतन्त्रतामें जो आनन्द है; वह दफ्तरकी क्टकींमें कहाँसे मिलेगा ? स्रीका खास क्षेत्र मातृत्व है। उसके सारे अङ्ग आरम्भसे इस मातृत्वके लिये ही सचेष्ट हैं। वह मातृत्वका पोषण करनेवाले गुणोंसे ही महान् वनी है। वह माता वनकर ही बड़े-से-बड़े यशस्त्री पुरुषोंको अवतरित करती है। सब प्रकारके पुरुषोचित बड़े-से-बड़े प्रलोभनोंपर लात मारकर—बहुत बड़ा त्याग करके ही नारी इस मातृत्वके गौरवपूर्ण पदको प्राप्त करती और सुखी होती है। जिस शिक्षासे इस मातृत्वमें वाधा पहुँचती है, जिस शिक्षामें स्रीके पित्रत्र मातृत्वके आधारस्वरूप सतीत्वपर कुठाराघात होता है, वह तो शिक्षा नहीं है, कुशिक्षा है।

एक पत्रमें प्रकाशित हुआ था कि एक फैशनेवल पाश्चास्य युवतीने अपने वालकको इसलिये मार डाला कि उसको रात्रिके समय खाँसी अधिक आती थी, इस कारण वह बहुत रोता था और इससे युवतीके सुख-शयनमें विध्न होता था। एक युवतीने बच्चेके पालन-पोषणसे पिण्ड छुड़ानेके लिये आत्महत्या कर ली थी। मातृत्वका यह विनाश कितना भयङ्कर है १ परन्तु जिस उच्च शिक्षाके पीले आज हम न्याकुल हैं, जिस सभ्यताका प्रभाव आजकी हमारी स्नी-शिक्षाको संचालित कर रहा है, उस सभ्यताके मातृत्व-नाशका तो यही नम्ना

है ! आज हम स्थियोंके मातृत्यका विनाश कर उन्हें नेतृत्व करना सिखाते हैं, परन्तु यह भूळ जाते हैं कि यदि मातृत्व या सतीत्वका आदर्श न रहा, यदि स्त्री अपने स्वाभाविक त्यागके आदर्शको भूळ गयी—वह स्नेहमयी मा, प्रेममयी पत्नी या त्यागमयी देवी न रही, तो उसका नेतृत्व किसपर होगा।

याद रखना चाहिये कि विदेशी भाषामें बी० ए०, एम्० ए० हो जाना कोई खास शिक्षा नहीं है। परायी भाषा सीखकर ही कोई स्त्री विदुषी नहीं हो जाती, इसीसे उसमें कोई दिव्य गुण नहीं आ जाते । विदेशी भाषा सीखनेमें भी आपत्ति नहीं, यदि उससे कोई हानि न हो तो; परन्तु अपनी शुद्ध संस्कृतिका बलिदान कर उसके बद्ले विदेशी भाषा सीखकर शिक्षिता कहलाना तो वहुत ही घाटेका सौदा है। इस शिक्षाके फलस्वरूप स्थियोंमें आजकल जो नवीन सामाजिक प्रयोग शुरू हुए हैं, उनसे भी उनकी और समाजकी नैतिक और धार्मिक दोनों ही दिष्टयोंसे यथेष्ट हानि हो रही है। इससे हमारा यह अभिप्राय नहीं है कि स्त्रियोंको पढ़ना-पढ़ाना नहीं चाहिये। द्रीपदी बहुत बड़ी विदुषी थी, राज्य-संचालन कर सकती थी और महाभारत-युद्धकी मन्त्रणा-सभामें भी वह अपने पतियोंके साथ रहती थी; परनु वह आदर्श सद्गृहिणी भी थी। अहल्याबाई विदुषी और धर्मशील थी । अतएव सद्गृहिणी होकर ही स्त्रियाँ विदुषी वनें । ऐसी ही पढ़ाईकी आवश्यकता है। इस दिष्टसे आजकी युनिवर्सिटियोंकी शिक्षा नारी-जातिके लिये निरर्थक ही नहीं, वरं अत्यन्त हानिकर है। जी शिक्षा स्रियोंके स्वाभाविक रिश्सा स्त्रियोंके स्वाभाविक गुण मातृत्व, सतीत्व, सद्गृहिणीपन, CC-O. Late Pt. Manmohan Shastri Collection Jammu. Digitized by eGangotri शिष्याचार और स्त्रियोचित हार्दिक उपयोगी सौन्दर्य-माधुर्यको नष्ट कर देती है, उसे उच्च शिक्षा कहना सचमुच बड़े ही आश्चर्यकी बात है! जिस विद्यासे सद्गुण रह सकें और बढ़ सकें उसी विद्याको पढ़ाकर नारियोंको विदुषी बनाना चाहिये, और इसीकी आवश्यकता भी है। शिक्षा यथार्थ वही है, जिससे संस्कृतिकी रक्षा तथा सहुणोंका विकास हो। यह जिसमें हो, वही सुशिक्षिता है। इसिछिये वर्तमान स्त्री-शिक्षामें आमृल परिवर्तन होना चाहिये और ऐसी शिक्षा-पद्धति बननी चाहिये जिससे नारीको अपने स्वरूपका तथा कर्तन्यका यथार्थ ज्ञान हो।

अव सहिशिक्षापर विचार कीजिये । क्षियोंमें बहुत-से स्वभाविक गुण हैं । उन्हीं गुणोंके कारण वे महान् पुरुगेंकी माताएँ बनती हैं । उन्हीं गुणोंका विकास करना स्त्री-शिक्षाका उद्देश्य होना चाहिये । परन्तु साथ ही यह भी याद रखना चाहिये कि जो चीज जितनी वदी-चदी होती है, वह उछटे मार्गपर चलेतो उससे हानि भी उतनी ही अधिक होती है । स्त्रीको उन्नत बनानेवाले त्याग, सहनशीलता, सरलता, तप, सेवा आदि अनेक आदर्श गुण हैं । परन्तु स्त्री यदि चरित्रसे गिर जाती है तो फिर उसके यही गुण विपरीत दिशामें पलटकर उसे अत्यन्त भयङ्कर बना देते हैं ।

स्त्री और पुरुषके शरीरकी रचना ही ऐसी है कि उनमें एक-दूसरेको आकर्षित करनेकी विलक्षण शक्ति मौजूद है। नित्य समीप रहकर संयम रखना असम्भव-सा है। प्राचीन कालके तपोवनमें निर्मल वातावरणमें रहनेवाले जैमिनि, सौभिर, परांशर-सरीखे महर्षि और न्यूटन

और मिल्टन-जैसे विवेकी पुरुष और वर्तमान कालके बड़े-बड़े साधक पुरुष भी जब संसर्ग-दोषसेइन्द्रिय-संयम नहीं कर सकते, तब विलासभवनरूप सिनेमाओंमें जानेवाले, गंदे उपन्यास पढ़नेवाले, तन-मन और वाणीसे सदा श्रृङ्गारका मनन करनेवाले, भोगवादको प्रश्रय देनेवाली केवल अर्थकरी विद्याके क्षेत्र कालेजोंमें पढ़नेवाले और यथेच्छ आचरणके केन्द्रस्थान छात्रावासोंमें निवास करनेवाले विलासिताके पुतले युवक-युवतियोंसे शुक्तदेवके सदश इन्द्रिय-संयमकी आशा करना तो जान-बूझकर अपने आपको घोखा देना है । परन्तु क्या किया जाय, आज बड़े-बड़े दिग्गज विद्वान् भी यूरोपका उदाहरणाव्येकर सहशिक्षाका समर्थन कर रहे हैं, मितवैचित्रय है !

कुछ लोग संस्कृत नाटकोंके आधारपर प्राचीन गुरुकुलोंने सहिशिक्षाका होना सिद्ध करते हैं। परन्तु उन्हें यह जानना चाहिये कि प्राचीन प्रन्थोंमें कहीं भी कन्याओं और स्त्रियोंका ऋषियोंके आश्रमोंमें जाकर एक साथ पढ़नेका प्रमाण नहीं मिलता, गुरु-कन्याओंके साथ भाई-बिहनके नाते ब्रह्मचारी गुरुकुलमें अवस्य रहते थे। परन्तु गुरुकुलोंमें अत्यन्त कडोर नियम थे। सभी वातोंमें संयम था और आजकलके कालेज-होस्टलोंकी तरह विलासिता और स्त्री-पुरुपकी परस्पर कामवृत्ति जगानेवाले साधन वहाँ नहीं थे। इतनेपर भी कच-देवयानीके इतिहासके अनुसार कहीं-कहीं आकर्षण होनेकी सम्भावना थी हो। अतएव आजकलकी सहिशिक्षाका समर्थन इससे कदापि नहीं हो सकता!

कुछ वर्गी पूर्व लाहौरके एक सुधारकपत्रमें लड़के-लड़िक्तयोंकी सहशिक्षाके विरोधमें एक जिम्मेदार मुज्जानका क्रिस्टाम्स्टक्केक्कानिकल CC-0. Late Pt. Manmohan Shastri Collection मुज्जानका क्रिस्टाम्स्टकेक्कानिकल या, जिसमें लिखा था कि '''ं को लेडी हेल्थ आफीसरकी बोपणाका खाध्याय किया जाय जो उन्होंने '''ं के विद्यालयों में पढ़ने-बाली विद्यार्थिनियों के खास्थ्यको देखमाल करके की है कि बारह वर्षसे कपरकी आयुवाली काँरी लड़कियों में से ९० प्रतिशतके लगभग आसवती (गर्भवती) और गर्भपात करनेवाली पायी जाती हैं। यदि निपक्षतासे देखा जाय तो सब और यही आग लगी हुई है; परन्तु माता-पिता और देशके नेता क्या सोच रहे हैं, यह हमारी समझसे बाहर है!

९० प्रतिशत तो बहुत दूरकी बात है, १० प्रतिशत भी हो तो बहुत ही भयानक है । विश्वास नहीं होता कि यह संख्या सत्य है । सम्भव है छपनेमें भूल हुई हो, परन्तु इतना तो अवश्य ही मानना पड़ेगा कि आजकल स्कूल-कालेजोंमें पढ़नेवाली कुमारी कन्याओंके चिरोंने के विगड़नेकी सम्भावना बहुत अधिक है, और इसीलिये ऐसी घटनाओंकी संख्या दिनोंदिन बड़े बेगसे बढ़ रही है । और इसीसे आजकी ये लड़कियाँ सती सीता-सावित्रीके नामसे भी चिढ़ने लगी हैं । अ जब लड़कियोंका यह हाल है, तब स्वेच्लाचारको ही आदर्श माननेवाली शिक्षिता वयस्का

<sup>\*</sup> कुछ वर्षों पूर्व 'हिन्दुस्तानटाइम्स'के प्रतिनिधिने शिमलाके एक सभ्य समाजका वर्णन करते हुए लिखा था कि एक श्रीमतीजीने प्राचीन स्त्रियोंका खूब मजाक उड़ाया; और एकने तो यहाँतक कह डाला कि सीता और सिविजीको दफना दो, उन्होंने हमारा कौन-सा उपकार किया है। उन्होंने कहा—Sita could have done better than meekly allow her husdand to persist in his foolish decision to go to

स्त्रीका क्या हाल हो सकता है, यह सोचते ही हृदय काँप उठता है। पाश्चात्त्य देशों में तो ऐसा होता था, पर अब यहाँ भी बैसा ही होने लगा। यही हमारी उन्नित है, यही हमारा जागरण है! इसलिये इस विषयपर गम्भीरतासे विचार करना चाहिये और प्रगतिके नामपर इस बढ़ती हुई पतनकी धाराको रोकनेका प्रयत्न करना चाहिये!



the forest..... And I think Savitri could have better employed her time and energy than ruuning after yama to fetch her husband's soul-

'रामने वनके लिये प्रस्थान करनेका जो मूर्खतापूर्ण निश्चय किया था सीताको चाहिये था कि वह उसका विरोध करती, न कि चुपचाप उन्हें उसपर अमल करने देती'''' और मेरी समझसे सावित्री भी पतिको पुनर्जीकित करनेके लिये यमके पीछे दौड़नेकी अपेक्षा अपने समय और शक्तिको किसी अच्छे काममें लगा सकती थी।

यही नहीं, उन्होंने यहाँतक कह डाला, निस्सन्देह ये कहानियाँ क्षियोंके मनमें यह बात जमानेके लिये ही गढ़ी गयी हैं कि पतिके बिना उनका कोई (स्वतन्त्र) अस्तित्व नहीं है और हमें इसी भावके खिलाफ लड़ना है। इसलिये मेरी यह सम्मति है कि सीता और सावित्री-जैसी बावलियों (Opiates) से, जिनके साथ हमें वार-वार घसीटा जाता है, देशके सर्वोत्तम हितोंके लिये जब्दी ही हमें अपना पिण्ड छुड़ा लेना चाहिये। और वह किसलिये १ वे कहती हैं पतिकी पूजाको हम कर्तई वर्दाश्त नहीं करेंगी। हम न तो पति-परमात्माकी चाहती हैं, न पत्नी देवियोंको।

#### संततिनिरोध

वर्तमान समयमें कई कारणोंसे संततिनिरोधका भी प्रस्न छिड़ा हुआ है, जो कुछ दृष्टियोंसे आवश्यक भी जान पड़ता है। यह सत्य है कि भारतके समान गरीब देशमें इस महान् महँगीके युगमें अधिक संतान माता-पिताके लिये बड़े ही संतापका हेतु होती हैं और उसका निरोध या सीमित होना अवश्य ही लाभप्रद माना जा सकता है; परन्तु किया क्या जाय, यह तो विधिका विधान है। पूर्वकर्म भी कोई वस्तु है, उसका फल सहज ही टल नहीं सकता। जिस जीवका जहाँ जन्म वदा है, वहाँ होगा ही—यह सिद्धान्त है; परन्तु यदि कोई इसे न भी माने तो, संततिनिरोधका सबसे बढ़िया तरीका एकमात्र इन्द्रियसंयम है। संततिनिरोधकी आवश्यकता और साधन बतलानेवाली मिस सेंगर-जैसी विदेशी रमणीके सद्भावोंका अनादर न करते हुए भी यह कहना ही पड़ता है कि उनके वतलाये हुए साधन भारतीय संस्कृतिके अनुसार नीति, सदाचार और धर्म—सभी दृष्टियोंसे हानिकर ही नहीं वरं पापपूर्ण हैं । इस प्रकारकी संततिनिरोधकी प्रणालीमें व्यभिचारकी वृद्धि और काम-

वासनाकी निष्कण्टक चरितार्थताकी सम्भावना ही प्रत्यक्ष रूपसे छिपी है। महात्मा गाँधीने एक लेखमें लिखा था कि—'इन कृत्रिम साधनोंसे ऐसे-ऐसे कुपरिणाम आये हैं, जिनसे लोग बहुत कम परिचित हैं। स्कूली लड़के और लड़कियोंके गुप्त व्यभिचारने क्या तुफान मचाया है, यह मैं जानता हूँ xxxx | मैं जानता हूँ, स्कूलोंमें, कालेजोंमें ऐसी अविवाहिता जवान लड़िक्सयाँ भी हैं जो अपनी पढ़ाईके साथ-साथ कृत्रिम संतति-निग्रहका साहित्य और मासिक पत्र वड़े चावसे पढ़ती रहती हैं और कृत्रिम साधनोंको अपने पास रखती हैं। इन साधनोंको विवाहित श्चियोंतक ही सीमित रखना असम्भव है और विवाहकी पवित्रता तो तभी छोप हो जाती है जब कि उसके स्वाभाविक परिणाम संतानोत्पत्तिको छोड़कर महज अपनी पाराविक विषय-वासनाकी पूर्ति ही उसका सबसे बड़ा उपयोग मान लिया जाता है।

इससे यह सिद्ध हो जाता है कि मनुष्योंके हृदयमें कृत्रिम संतितिनिग्रहके इस आन्दोलनसे पित्रताके स्थानपर किस प्रकार घृणित पाशित्रक कामका आधिपत्य हो रहा है और किस प्रकार हमारे अपिरिपक्तमित बालक और बालिकाएँ इसके शिकार होकर अपना सर्वनाश कर रहे हैं!

संतितिनिरोधके छिये संयमकी आवश्यकता है । एक प्रसवके बाद दूसरे प्रसवके बीचमें पाँच सालका समय रहे तो संतिति निरोध अपने-आप ही हो जायगा ।

## हिंदू-विवाहकी विशेषता

आर्यसंस्कृतिमें विवाह एक पवित्र संस्कार है। नर-नारीकी बलवती इन्द्रिय-ठालसाको संयमित करके—प्रवृत्तिमें ही निवृत्तिका भाव रखकर जीवनको भगवान्की ओर लगा देनेके लिये यह संस्कार है। अन्यान्य धर्मोंमें विवाह एक प्रकारका सौदा—हार्तनामा (Contract) है, इसीलिये उसकी कान्नसे रिजस्ट्री आवश्यक होती है और वह हार्त टूटनेपर चाहे जब टूट सकता है, वैसे ही जैसे किसी व्यापारमें दो हिस्सेदार अनवन होनेपर चाहे जब अलग-

CC-0. The Parking Andrean Shastri Collection Jammu. Digitized by eGangotri

अलग हो सकते हैं। पर हिंदू-विवाह ऐसा नहीं है, वह धार्मिक कृत्य है, वह आध्यात्मिक साधना है, जिसमें न तो रजिस्ट्रीकी आवश्यकता है और न उसके कभी टूटनेका प्रश्न है। उसमें शास्त्र-संयमित उपभोग है, पितृ-ऋणकी मुक्तिके लिये सन्चरित्र पुत्रका उत्पादन है और यज्ञ-दान-पुण्यादिके द्वारा तथा पितृतर्पण— श्राद्धादि सत्-कर्मीके द्वारा शुभका—धर्मका संग्रह है और संयमपूर्ण साधनाके द्वारा भगवन्प्राप्तिका परम लाभ प्राप्त करना है। इसीलिये हिंदू-नर-नारीका यह पवित्र सम्बन्ध केवल जीवनभरके लिये ही नहीं, मृत्युके उपरान्त भी रहता है । हमारी विवाहकी वैदिक विधि ऐसी है कि उससे दो मिलकर एक-दूसरेके अर्द्धाङ्ग हो जाते हैं और दोनों ही त्यागपूर्वक जीवनको प्रेममय वनाकर परस्पर सुख पहुँचाते रहते हैं । दोनोंका सुख मिलकर ही एकका सुख होता है । नारी पतिकी 'अर्द्धाङ्गिनी' और घरकी 'सम्राज्ञी' होती है। सदा दोनोंका साथ है-दोनोंका नि:संकोच व्यवहार है, पर वह मालिक और गुलामकी तरह नहीं है। वह है अभिनात्माकी भाँति। मानो दो देह हैं आत्मा एक ही है। आचरणमें कहीं सख्य-भाव है, कहीं स्वामी-सेवक-भाव है, कहीं प्रिया-प्रियतम-भाव है तो कहीं माता-पुत्रका-सा भाव भी है, पर सर्वत्र है—केवल एकात्मभाव। यह एकात्मभाव ही हिंदू-विवाहकी विशेषता है।

### विवाह-विच्छेद (तलाक)

आजकल कुछ लोग इस प्रयत्नमें हैं कि हिंदू-नारीको कान्त-द्वारा विवाह-विन्छेदका अधिकार प्राप्त हो । जो लोग इस समय हिंदू-विवाह-सम्बन्धी नये कान्त्न बनाना चाहते हैं, उनकी नीयतपर संदेह करनेका कोई कारग नहीं है । जहाँतक अपना अनुमान और ज्ञान है, यह कहा जा सकता है कि वे सज्जन सचमुच ही भारतीय हिंदू-नारीकी कल्याणकामनासे ही इस प्रकारका प्रयत्न कर रहे हैं । उनके सामने ऐसे प्रसङ्ग आये और आते रहते हैं, जिनके कारण उनके मनमें यह बात धँस गयी है कि कान्त्नमें परिवर्तन हुए बिना हिंदू-स्त्रियोंपर जो सामाजिक अत्याचार होते हैं, उनका

अन्त नहीं होगा । ऐसे विचारवाले सज्जन यह कहते हैं और उनके दृष्टिकोणसे ऐसा कहना ठीक भी है कि 'आदर्शवाद ऊँची चीज है, परन्तु उसका प्रयोग इस युगमें सम्भव नहीं है; फिर आदर्शवादका प्रयोग केवल नारी-जातिके लिये ही क्यों हो ? पुरुवोंके प्रति क्यों न हो ? पुरुष चाहे जैसा चाहे जितना अनाचार, स्वेच्छाचार, व्यभिचार और अत्याचार करे, कोई आपत्ति नहीं, वह सर्वथा स्वतन्त्र है; परन्तु सारे नियम, सारे बन्धन केवल स्त्रीके लिये हों—यह चल नहीं सकता । ऊँचे आदर्शकी चिल्लाहट मचानेसे काम नहीं चलेगा । इस प्रकार चिल्लाहर मचानेवालोंमें कितने ऐसे हैं, जो स्वयं आदर्शकी रक्षा करते हैं, फिर इस युगमें पुराने आदर्शके अनुसार चलना भी सम्भव नहीं है । युगधर्मके अनुसार परिवर्तन करना ही पड़ेगा । पुरानी लकीरको पकड़े रहना तो पागलपन है, आदि ।

इसमें संदेह नहीं कि पुरुत्रोंके द्वारा कहीं-कहीं अपने घरकी स्त्रियोंके प्रति तथा विधवा बहिनोंके प्रति ऐसे-ऐसे अमानुषिक अत्याचार होते हैं, जिनको देख-सुनकर सहदय पुरुवका मन प्राचीन प्रथाके प्रति विद्रोह कर उठता है और वह स्वाभाविक ही हर उपायसे ऐसे अत्याचारोंको रोकनेका प्रयास करता है; परन्तु इस प्रकार सुधारकी वास्तविक इच्छा होनेपर भी वे सज्जन यह नहीं विचारते कि इस समय यदि कुछ लोग झ्ठ बोलते और उसमें सुविधाका अनुभव करते हैं तो यह नहीं कहा जा सकता कि 'झूठ बोलना ही उचित

CC-O. हैं स्ट्यूको महोडून डेन्युडान्सिक्रियेटारिन चिलिक्ता यह वाक्रह्मा इस्ट्रान्स होगा कि

सत्य भाषण और सत्य-पाछनमें युगके प्रभावसे या हमारी कमजोरीसे जो अड़चनें पैदा हो गयी हैं, उन्हें दूर करनेका प्रयत्न करना चाहिये। यही वास्तविक सुधार है। कुछ छोग आदर्शकी रक्षा नहीं करते, इसिछिये आदर्शके त्यागका आदेश न देकर, आदेशको सर्वथा छोड़ देनेकी चेष्टा न करके जो छोग आदर्शकी रक्षा नहीं कर सकते उनके छिये उसकी रक्षा कर सकने योग्य मनोवृत्ति और परिस्थिति उत्पन्न कर देना तमाम अड़चनोंको मिटा देना-यही कर्तव्य है।

परंतु ऐसा न करके, एक आँख फ्रूट गयी है तो दूसरी भी फोड़ दो--इस नीतिके अनुसार 'कुछ छोग आदर्शकी रक्षा नहीं कर रहे हैं, इसलिये जो कर रहे हैं उनके लिये भी उसका दरवाजा बंद कर दो — आदर्शको रहने ही न दों यह कहना वस्तुत: प्रमाद है; तथापि ऐसा कहा जा रहा है । इसका कारण किसीकी नीयतका दोप नहीं । इसमें प्रधान कारण है--आधुनिक सभ्यताका प्रभाव तथा विजातीय आदर्शको लेकर निर्माण की हुई आधुनिक शिक्षा। इसीका यह परिणाम हुआ है कि हमारी अपनी संस्कृतिके प्रति-अपनी प्राचीन प्रथाओंके प्रति हमारी दोष-बुद्धि दढ़म्ल हो गयी है। इसीसे हिंदुस्थानका सन्चे हृद्यसे कल्याण चाहनेवाले उच स्थितिके बड़े पुरुष भी इस विचारधाराके कारण बात-बातमें विदेशी संस्कृतिकी प्रशंसा करते हैं और अपनी संस्कृतिकी निन्दा । सचमुच आज अपनी सभ्यता-में हमारी अश्रद्धा और अनास्था तथा पश्चिमीय सम्यतामें हमारी श्रद्धा और आस्था इतनी बढ़ गयी है कि हम आज वहाँके दोयोंको भी गुण समझकर ग्रहण करनेके लिये आतुर हैं। हमें अपने आपपर

इतनी घृणा हो गयी है कि हमारी प्रत्येक प्राचीन प्रथामें हमें तीव दुर्गन्ध आने लगी है, हम उससे नाक-भौंह सिकोड़ने लगे हैं। और इधर हमारी मानसिक गुलामी इतनी बढ़ गयी है कि दूसरे लोग जिसको अपना दोष मानकर उससे मुक्त होनेके लिये छटपटा रहे हैं, हम उसीको गुण मानकर उसका आलिङ्गन करनेको लालायित हैं। इसीसे आजका प्रगतिशील भारतीय तरुण परदेशी सम्यताकी निन्दा करता हुआ भी पर-पदानुगामी परानुकरणपरायण परभावापन्न और पर-मिस्तिष्कके सामने नत-मस्तक होकर उन्नति और विकासके नाम-पर अपनेको महान् विनाशकारी आगमें झोंक रहा है!

पश्चात्त्य जगत्के मनीवीगण समाजका अधःपतन होता देखकर जिन चीजोंको समाजसे निकालना चाहते हैं, हमारे शिक्षित प्रगति-मान् भारतीय उसीको प्रहण करनेके लिये व्याकुल हैं! कुल समय पूर्व ईसाई जगत्के धर्माचार्य रोमके पोपने कहा था—'यूरोपमें तलाककी संख्या बहुत जोरोंसे बढ़ रही है, विद्यार्थियोंका ईश्वर-विश्वास घट रहा है और अश्लील नाटकोंका प्रचार बढ़ रहा है। यह बहुत बुरी बात है।' सुधारवादियोंके नक्कारखानेके सामने वेचारे पोपकी यह त्तीकी क्षीण आवाज किसीके कानमें क्यों जाने लगी?

विवाह-विच्छेदकी आलोचना करती हुई विदुषी अंग्रेजमहिल श्रीमती एम्० मैकिंट्स एम्० ए० ने लिखा है——

सभी युगोंमें नर-नारियोंके जीवनके दो प्रधान अवलम्बन रहें हैं—एक विवाह और दूसरा घर । वर्तमान युगमें ये दोनों ही अवलम्बन डाईबोर्स (तलाक) नामक अमङ्गलकारी प्रेतके प्रभावसे CC-0. Late Pt. Manmohan Shastri Collection Jammu. Digitized by eGangotri तमसाच्छन हो गये हैं! इस प्रेतने नर-नारियोंके हर्योंको भयसे भर दिया है। तठाकसे समाजका सर्वनाश होता है और यह समाज-हितके सर्वथा प्रतिकृठ है, इस बातको अनेक युक्तियोंसे सिद्ध किया जा सकता है। इसमें एक युक्ति तो यह है कि तठाकसे घर टूट जाता है और परिवार नष्ट हो जाता है। विवाहका प्रधान उद्देश्य है—संतानोत्पादन । इस उद्देश्यकी पूर्तिके ठिये पारिवारिक बन्धनकी आवश्यकता है। यदि पति-पत्नी मृत्युकाठतक एक दूसरेके प्रति पूरा विश्वास रखकर दाम्पत्य-बन्धन सुदृढ़ न बनाये रक्खें तो उपर्युक्त उद्देश्यकी सिद्धि नहीं हो सकती।

'आजकल खतन्त्र प्रेम (Free love) की नयी रीति चली है। इसके अनुसार आधुनिक नर-नारी वित्राह-बन्धनको शिथिल करके 'कामज प्रेम' के खाभाविक अधिकारकी निर्वाध स्थापना करना चाहते हैं। इस नयी व्यवस्थाके परिणामखरूप मनुष्यकी वंश-वृद्धि तो चलेगी, परंतु चलेगी विल्कुल खतन्त्र पद्धतिसे। पितृत्व और मातृत्वकी धारणा छप्त हो जायगी और बन्चोंका दल कीट-पतंगोंकी तरह पलेगा! सब समान हो जायँगे। उनमें रहेगा न व्यक्तित्व और न रहेगी किसी उद्देश्यकी विशिष्टता ही.....।'

डाक्टर डेनेवल महोदयने लिखा था—'हमारी समझमें विवाह-से तात्पर्य है दायित्वका वहन या बन्धन । इसमें दायित्वश्र्न्यता या निर्वाध स्वतन्त्रताका कोई भी संकेत हम नहीं पाते । बंद घर निरापद और शान्तिमय होता है । दरवाजा खुला रहनेपर उसमें चोर-डकैत आ सकते हैं और भी तरह-तरहके उत्पात, उपद्रव आकर

घरकी शान्तिको भंग कर सकते हैं। यह वन्धनका सुख है। जिस घरका दरवाजा चौपट है, वह घर नहीं, वह तो सराय है।

'विवाहके साथ ही यदि विवाह-विच्छेदका खुळा द्वार छोड़ दिया जाय तो ही-पुरुष दोनोंकी कोई विशिष्टता नहीं रह सकेगी। फिर तो विवाह और विच्छेद तथा नित्य नयी-नयी जोड़ीका निर्माण—यह तमाशा चळता रहेगा।….'

भाश्चात्य समाजमें विवाह एक प्रकारका शर्तनामा (Contract) होनेपर भी उसमें यह स्पष्ट निर्देश रहता है कि यह सम्बन्ध मृत्यु-कालतकके लिये है—till breath us do part । यदि आरम्भ-से ही पित-पत्नीके मनोंमें यह धारणा जाप्रत् रहेगी कि जब चाहें, तमी मिलन टूट सकता है, तब तो देह-मनको शुद्ध रखना बहुत ही कठिन होगा। फिर प्रेम-स्नेहकी दुहाई कोई नहीं मानेगा और फिर कौन किसके बच्चे-बच्चियोंको पालेगा। "विवाह-विच्छेदकी बातके साथ ही पुनर्विवाहकी वात भी चित्तमें आ ही जाती है। इस पुनर्विवाहकी, चाहे जिसको देहसमर्पणकी कल्पनासे यदि सुसंस्कृत (cultured) मनमें विद्रोह नहीं पैदा होगा तो फिर मनकी इस संस्कृतिका गौरव ही क्या है। फिर तो विवाह कानून-सम्मत एक रखेली रखनेका रूप (Legalized form of concubinage) होगा।

प्रेम और काममें बड़ा अन्तर है। प्रेममें त्याग है, उत्सर्ग है, बिट्टान है। मनुष्य-जीवनकी पूर्ण परिणित प्रेमसे ही होती है। प्रेम त्यागस्वरूप है, उत्सर्गपरायण है। काम विषयलुब्ध है, मोगपरायण है। जहाँ केवल निजेन्द्रिय-सुखकी इच्छा है, वहाँ 'काम' है चाहे उसका नाम प्रेम हो । वस्तुतः उसमें प्रेमको स्थान नहीं है । पशुमें प्रेम नहीं होता । इसीसे उनका दाम्पत्य क्षणिक भोग-विलासकी पूर्ति-में ही समाप्त हो जाता है। इसीसे कामको 'पाशविक वृत्ति' कहा जाता है। मनुष्यमें प्रेम है, इसलिये उसमें क्षणिक लालसा-पूर्ति नहीं है। वह नित्य है, शाश्वत है। विवाह उत्सर्ग और प्रेमका मूर्तिमान् खरूप है। इसीसे विवाह-वन्धन भी नित्य और अच्छेद्य है। जहाँ विवाह-किछेदकी बात है, वहाँ तो मनुष्यके पशुत्वकी सूचना है। विवाहमें जहाँ विच्छेदकी सम्भावना आ जाती है, वहीं नर-नारीका पवित्र और मधुर सम्बन्ध अत्यन्त जघन्य हो जाता है । फिर मनुष्य और पशुमें कोई भेद नहीं रह जाता। विवाह-विच्छेदकी प्रथा चलाना मानवताको मारकर उसे कुत्ते-कुतियाके रूपमें परिणत कर देना है !!

हिंदूविवाह दूसरी जातियोंकी भाँति कोई शर्तनामा नहीं है, पिवत्र धर्म-संस्कार है। एक महायज्ञ है। स्वार्थ इसकी आहुति है और नैष्कर्म्यसिद्धि या मोक्ष इसका परम धन है। यज्ञकी पिवत्र अग्निसे इसका प्रारम्भ होता है; परन्तु इमशानकी चिताग्नि भी इस वन्धनको तोड़ नहीं सकती। त्यागके द्वारा प्रेमकी पिवत्रताका संरक्षण करना और प्रेमको उत्तरोत्तर उच्च स्थितिपर ले जाना विवाह-का महान् उद्देश्य है। प्रेम, स्नेह, प्रीति, अनुराग, मेत्री, मुदिता, करुणा आदि पिवत्र और मधुर भाव मनुष्य-जीवनकी परम लोभनीय सम्पित्त है। इस परम सम्पत्तिकी रक्षा होती है त्याग, क्षमा, सहन-

शीलता, धेर्य और सेना आदि सद्वृत्तियोंके द्वारा—और हन्हींसे हन भानोंकी वृद्धि भी होती है।

हिंदू-विवाह-संस्कारमें पति-पत्नीकी यह निश्चित धारणा होती है कि हमारा यह सम्बन्ध सर्वथा अविच्छिन्न है । जन्म-जन्मान्तरमें भी यह कभी नहीं टूट सकता। ऐसी ही प्रार्थना और कामना भी की जाती है। इसिलिये कभी किसी कारणवरा यदि किसी बातपर परस्पर मतभेद हो जाता है अथवा आपसमें झगड़ा भी हो जाता है तो वह बहुत समयतक टिकता नहीं ! त्याग, अक्षणा, सहिष्णुता, धैर्य आदि वृत्तियाँ दोनोंके मनोंको शीव ही सुधारकर कल्ह शाल करा देती हैं; अतएव प्रेम अक्षुण्य बना रहता है। जीवनमें दु:खके दिन अधिक कालतक स्थायी नहीं होते, क्योंकि पति-पत्नी दोनोंको ही एक दूसरेसे मेल करनेकी इच्छा हो जाती है। 'हम दोनों जीवनसरके संगी हैं यह धारणा अत्यन्त दढ़ होनेके कारण पारस्परिक विश्वास और प्रेम केन्द्रीभृत हो जाते हैं। और किसी प्रकार किसी कारणवरा सामान्य उत्तेजना, जोश, क्रोध या अत्रिश्वासके उदय होने।र सहसा ऐसा कोई कार्य प्रायः नहीं होता, जिससे सम्बन्ध टूट जाय।

उत्तेजना, जोश या क्रोध आदिका कार्य यदि उसी समय नहीं हो जाता बीचमें कुछ समय मिल जाता है, तो फिर उनकी शिक क्षीण हो जाती है। जितनी ही देर होती है, उतना ही उनकी आवेग घटता है। कुछ समय बाद तो वे सर्वथा नष्ट हो जाते हैं। परंतु यदि विच्छेदका दरवाजा खुला हो तो जहाँ जोश आया और जोशके जोरसे होश गया कि वहीं सम्बन्ध टूट गया—तलाक कर दिया गया ! इसीसे अमेरिका-जैसे देशोंमें प्रतिवर्ष लगभग सात-आठ लाख तलाकके मामले होते हैं और उत्तरोत्तर इनकी संख्या वढ़ रही है। इसमें तो आज विवाह, कल तलाक—यही खेळ चल रहा है! हमारे यहाँ विवाह-बन्धनके कारण, श्री-पुरुष पारिवारिक जीवनमें इतने बँध जाते हैं कि कभी सामियक उत्तेजनाके कारण अलग होनेकी इच्छा होती भी है तो वैसा सहजमें हो नहीं पाता। इससे पारिवारिक संघटन टूटता नहीं।

साथ ही, जब विवाह होते ही पत्नी-पति दोनोंको यह निश्चय हो जाता है कि यह मेरा पित है और यह मेरी पत्नी है, हम दोनोंका यह प्रेममय पवित्र सम्बन्ध नित्य और अट्टट है, तब दोनोंके मन केन्द्रीभृत हो जाते हैं। इसिलिये उनके मनोंके लिये अन्य किसी ओर जानेकी सम्भावना ही नहीं रहती ! 'कोई कितनी ही सुन्दर आकर्षक और गुणवान् स्नी-पुरुष क्यों न हों, उनसे अपना क्या काम —यह भावना दृढ़ रहती है। ऐसी अवस्थामें नर-नारीके अबाध मिलनको बात दूर रही, पर-स्री या पर-पुरु वके चिन्तनको, उन्हें काम-लोलुप दिन्टसे एक बार देखनेमात्रको भी महान् पाप माना जाता है तथा प्राय: भले नर-नारी इस पापसे वचनेका प्रयन्न भी करते रहते हैं। पाश्चात्त्य देशोंमें ऐसी बात नहीं है। वहाँ व्यभिचारकी संज्ञा बहुत संकुचित है। नर-नारीके शारीरिक मिलनको वे खाधीनता मानते हैं, व्यभिचार नहीं । इसीसे इस स्वाधीनताका उपभोग CC-0. Late Pt. Manmohan Shastri Collection Jammu. Digitized by eGangotri करनेके लिये वे लालायित रहते हैं। इसीका नाम उनके यहाँ 'स्वतन्त्र ग्रेम' (Free Love) है। विवाह-बन्धनसे इस पापमें स्वामाविक ही रुकावट होती है; और विवाह-विच्छेदसे इस पापको प्रोत्साहन मिलता है। अतएव तलाकका कानून बन जानेपर, अन्य कारण न होनेपर भी बहुत-से विवाह-विच्छेदके मामले तो केवल इसी निमित्त-से होने लगेंगे।\*

विवाहित स्त्री-पुरुषके पारस्परिक व्यवहारके सम्बन्धमें आलोचना करती हुई श्रीमती राँविन्सन् कहती हैं—'हिस्सेदारीके कारवारमें जैसे

 विदेशों में यथार्थतः यही हो रहा है। कुछ समय पहले एक प्रसिद्ध वकील महोदयने 'रुण्डे एक्सप्रेस' के प्रतिनिधिसे कहा था कि 'तलाकोंकी संख्यावृद्धिके बहुतसे कारणोंमें एक प्रधान कारण तो यह है कि नवीन विवाहित तरुणियाँ पारिवारिक जीवनको सुखी वनानेकी जरा भी चिन्ता नहीं करतीं। वे जरा-जरा-सी वातोंपर (मामूळी पोशाक, फैशन, हँसी-मजाक, त्योरी-ताने, सिगरेट-विस्कुट और चाय-काफी तकपर ) अपने पतियोंसे झगड़ पड़ती हैं। वकील महोदयने यह भी कहा कि भेरे पास तलाक-सम्बन्धी अधिक मुकदमे युवक-युवतियोंके ही आते हैं, जो सामिक उत्तेजनावश फ़र्तांसे विवाह कर लेते हैं और कुछ महीने समुद्रतटकी ओर आमोद-प्रमोद करके जीवनसे तंग आकर तलाककी बात सोचने लगते हैं। कई अदालतोंमें स्त्रियोंके आँसुओंके दृश्य तो नहीं देखे जाते, पर मौन रहनेपर भी उनमें 'करुणा' बोलती है। इसलिये कि उनका सारा सुखखप्न कुछ पखवाड़ोंकी ज्योत्स्नामयी रात्रियोंके बाद ही विलासप्रिय पुरुषोंके द्वारा तोड़ दिया जाता है। परंतु युवतियोंसे अधिक दु:खपूर्ण दृश्य तो उन महिलाओंका होता है जो प्रौढ़ आयुकी हैं और जो अदालतमें उन सुन्दर CC-0. Late Pt. Manmohan Shastri Collection Jammu. Digitized by eGangotri

हिस्सेदारों ( Partners ) को एक दूसरेकी मानकर चलना पड़ता है—मौज या मनमानी करनेसे कारबार नहीं चलता, वैसे ही पित-पत्नीके हिस्सेदारीमें घरका भी नियम है । दोनों एक-दूसरेसे मिलकर सलाह करके काम करेंगे तो घरका व्यापार सुचारुरूपसे चलेगा। यही विवाहका मुख्य उद्देश्य है; क्योंकि इस सहयोगितापर ही दोनोंकी सुख-शान्ति निर्भर है। एक-दूसरेके दोषों या भूलोंको क्षमाकी आँखोंसे देखकर चलनेसे ही हिस्सेदारी निभती है। नहीं तो, उसका विच्छेद अवस्यम्भावी है । इस सहयोगिताको जिस पवित्र वृत्तिसे पोषण मिळता है, उसीका नाम है प्रेम, प्रीति या अनुराग । मनमानी तृति या स्वेच्छाचारके सुखको ही जीवनका उद्देश्य बना छेनेपर तो परिणाममें क्षोभ और पश्चात्ताप ही प्राप्त होगा । अतएव पति-पत्नीको परस्पर एक-दूसरेकी सहकर चलना चाहिये। खतन्त्रता या स्वेन्छाचारको सिर नहीं चढ़ाना चाहिये।

इस सहयोगिताके भावोंकी रक्षा जिस प्रेमसे होती है, विवाह-विच्छेदका मार्ग खुला रहनेपर विवाहमें उस प्रेमकी उत्पत्ति ही रुक तरुणियोंकी ओर घूर-घूरकर सिसकती हैं, जिनके कारण उनके पतियोंने उन्हें परित्याग कर दिया है। ऐसे ही अभागे वे बच्चे हैं, जिनका जन्म ऐसे मा-वापोंसे हुआ है, जो कान्नन स्त्री-पुरुष नहीं समझे जाते थे। इसी प्रकार विवाह-विच्छेदकी संख्या भी वड़े जोरोंसे वढ़ रही है। विवाह तथा विवाह-विच्छेद खेलकी तरहसे होते हैं और तोड़ दिये जाते हैं। पशुओंका-सा व्यवहार हो गया है। आज हम भारतवासी भी इसीको उन्नति मानते हैं और इसीकी इच्छा करने लगे हैं। इसने अधिक दुरैंव और क्या होगा ?

जायगी । फिर सहयोगिता कहाँसे होगी ? सहयोगिता न होनेपर तलाककी संख्या उत्तरोत्तर बढ़ेगी ही । यूरोपमें यही हो रहा है और इसीसे वहाँका समाज आज अशान्ति और अनाचारका घर बना हुआ है । विवाह-विच्छेद होने तथा स्त्रीका दूसरे पुरुषसे और पुरुषका दूसरी स्त्रीसे विवाह होनेपर पहलेके बच्चे अनाथ हो जायँगे । स्त्रियोंमें मातृत्वकी जो महान् वृत्ति है और पितामें जो पितृत्वका पवित्र भाव है, वे क्रमशः नष्ट हो जायँगे । फिर तो बच्चोंका पोषण या तो रूसकी माँति राज्य करेगा या उनकी दुर्दशा होगी ।

अमेरिकाके भूतपूर्व प्रेसीडेंट रूजवेल्ट महोदयने अपनी जीवन-स्मृतिमें कहा है-'नेरी उन्न उस समय दस वर्षकी थी। मैं बीमार था । विछौनेपर पड़ा पुस्तककी तसवीर देखा करता । बगलमें वैठी हुई मा मुझे तसवीरोंका भाव समझाया करती । मुझे बड़ा अच्छा लगता, नींद नहीं आती तो मेरी मा मेरे मुँह-में-मुँह देकर मुझे सान्त्वना देती । पिता और माता दोनों ही मुझे लेकर व्यस्त रहते ! कितनी कहानियाँ कहते । कहानियाँ—वह माता-पिताका स्नेह। उस स्नेहने ही मेरे सारे कछोंको मिटा दिया । यदि ऐसा न होता, यदि मुझ बीमारको विछौनेपर फेंक दिया जाता और दो-तीन नर्सोंपर मेरा भार देकर मेरे मा-वाप बाहर चले गये होते—पार्टीमें, नाटकर्मे, सान्ध्य-भोजनमें या राजनीतिक आलोचना-समितिमें—तो यह विचार करते ही मेरा शरीर काँप जाता है-फिर मेरा न जाने क्या होता । फिर रूजवेल्टके पळटनेकी कोई आशा नहीं रहती।

मातृत्व और पितृत्वकी भावना नष्ट होनेपर समाजकी कैसी भयानक स्थिति हो सकती है, इसकी कल्पनासे ही हृदय काँप जाता है।

तठाकका कान्न बना तो वह केवठ स्नीके ठिये ही नहीं होगा; पुरुषके ठिये भी होगा; और ऐसा होनेपर अधिक हानि स्नी-जातिकी ही होगी; क्योंकि भारतवर्षमें अवतक भी स्नीजातिका पुरुपकी अपेक्षा बहुत कम पतन हुआ है । स्नियाँ पितको तठाक देने वहुत कम आवेंगी—पुरुष बहुत अधिक आवेंगे । अतएव किसी भी दृष्टिसे तठाक कान्न श्रेयस्कर नहीं है । इसमें सब प्रकारसे हानि-ही-हानि है । इसिठिये प्रत्येक नर-नारीको इसका विरोध करना चाहिये । पर दु:खकी बात है आज भारतका शिक्षित नारी-समाज पतनको ही उत्थान मानकर 'तठाक' कान्नके ठिये ठाठायित हो रहा है ।

हिंदूशास्त्रके अनुसार सतीत्व परम पुण्य है और परपुरुव-चिन्तन-मात्र महापाप है । इसीलिये आज इस गये-गुजरे जमानेमें भी स्वेच्छा-पूर्वक पतिके शवको गोदमें रखकर सानन्द प्राण-त्याग करनेवाली सतियाँ हिंदू-समाजमें मिलती हैं । भारतवर्षकी स्त्री-जातिका गौरव उसके सतीत्व और मातृत्वमें ही है । स्त्री-जातिका यह गौरव भारतका गौरव है । अतः प्रत्येक भारतीय नर-नारीको इसकी रक्षा प्राणपणसे करनी चहिये ।



#### विधवा-जीवनको पवित्र रखनेका साधन

विधवाका दु:ख अकथनीय है, उसका अनुमान दूसरा कोई भी नहीं कर सकता; परन्तु यह भी परम सिद्ध है कि विधवाकी कामवासनाको जगाकर उसे कामोपभोगमें लगानेसे, उसे विप्रयसेविका बनानेसे, उसके पुनर्विवाहकी व्यवस्था कर देनेसे उसका दु:ख नहीं मिट सकता | दु:खका कारण है—हमारे अपने ही कर्म | और भविष्यमें यदि हम सुख चाहते हैं तो हमें वैसे ही संयमपूर्ण सक्कम करने चाहिये, जिनका परिणाम सुख हो | विप्रयसेवनकी सुविधाका परिणाम सुख नहीं होगा | स्त्री विधवा क्यों होती है, इसका कारण है—स्रीके पूर्वजन्मका असदाचार | यदि यहाँ भी यह पुन: असदाचारमें प्रवृत्त होगी तो उसका भविष्य और भी संकटपूर्ण होगा | स्त्री अनसूयाजीने कहा है—

बिनु श्रम नारि परम गति लड्ई। पतित्रत धर्म छाड़ि छङ गहई॥ पति प्रतिकृष्ठ जनम जहँ जाई। बिधवा होइ पाइ तहनाई॥

स्कन्दपुराणमें कहा गया है---

या नारी तु पर्ति त्यक्त्वा मनोवाक्कायकर्मभिः॥ रहः करोति वै जारंगत्वा वा पुरुवान्तरम्। तेन कर्मविपाकेन सा नारी विधवा भवेत्॥ 'जो नारी अपने पतिको त्यागकर मन, वचन, शरीर तथा कर्मसे जारका सेवन करती है, दूसरे पुरुषके पास जाती है, वह उस कर्मके फलस्वरूप जन्मान्तरमें विधवा होती है।'

यहाँतक कि पापोंके कारण पुरुषोंको भी अगले जन्ममें स्नी-योनिमें जन्म लेकर विधवा होना पड़ता है—

> यः खनारीं परित्यज्य निर्दोषां कुलसम्भवाम्। परदाररतो हि स्यादन्यां वा कुरुते स्त्रियम्॥ सोऽन्यजन्मनि देवेशि स्त्री भूत्वा विधवा भवेत्।

(स्कन्दपुराण)

श्रीशंकरजी उमा देवीसे कहते हैं—'हे देवेश्वरी! जो पुरुष अपनी निर्दोष तथा कुळीन पत्नीको छोड़कर परस्रीमें आसक्त होता है या दूसरी स्त्रीको पत्नी बनाता है, वह जन्मान्तरमें स्त्री-योनिमें जन्म लेकर विधवा होता है।'

इससे यह सिद्ध है कि विधवापन पूर्वकर्मके फलस्वरूप ही मिलता है। इसका नाश ग्रुभकर्म, तपस्या या भगवद्भजनसे ही होगा। पुनर्विवाह या विषय-सेवनसे यह दोष दूर नहीं हो सकता। वरं उससे तो दोष और भी बढ़ जायगा, जो जन्मान्तरमें विशेष दु:खका कारण होगा। मुक्ति तो प्राप्त होगी ही नहीं, मानव-जीवन भावी दु:खोंकी विशाल भूमिका बन जायगा। इसीलिये विधवा स्त्रीको पतिके अभावमें तन्मय होकर परमपति भगवान्में मन लगानेका आदेश दिया गया है।

CC-0. Lalle Pt โฟลกพื้อกลัก Shastri Collection Jammu. Digitized by eGangotri

हिंदू-स्रीका विवाह कोई सौदा नहीं है, जो तोड़ा जा सके। वह तो सदा अट्टर रहता है। पतिके परलोकगमन करनेपर भी वह ज्यों-का-त्यों बना रहता है।

आज हिंदू-विधवाकी ओरसे समाजमें जो एक ओर उदासीनता और दूसरी ओर उत्साह देखा जाता है, वह दोनों ही उसके छिये वस्तुतः महान् विपत्ति-स्वरूप हैं । एक ओर तो समाजके पुरूप विधवाको माँति-माँतिसे दुःख देकर उसे धर्मच्युत करके पथ-भ्रष्ट करते हैं और दूसरी ओर उसपर दया दिखाकर उसे कामकी विपवेछिका सेवन करनेको उत्साहित करके पथ-भ्रष्ट करते हैं । ऐसी अवस्थामें विधवाके जीवनका दुःखमय होना स्वामाविक है और विधवाकी दुःखमरी आहसे समाजका अमङ्गल भी अवश्यम्भावी है ! इस विनाशसे समाजको बचाना हो तो विधवाके साथ बहुत सुन्दर पवित्र और आदरपूर्ण व्यवहार करना चाहिये और साथ ही उसका जीवन पवित्र संन्यासीके जीवनकी माँति त्यागमय रह सके, इसकी व्यवस्था तथा इसीका प्रचार करना चाहिये । विधवा-जीवनको पवित्र तथा सुखी बनानेके कुछ उपाय ये हैं—

(१) विधवा-जीवनके गौरवका ज्ञान विधवाको कराना। उसको यह हृदयङ्गम करा देना कि विधवा-जीवन घृणित और दुःखमय नहीं है, बल्कि पवित्र दैवी जीवन है, जिसमें भोग-जीवनकी समितिक साथ ही आत्यन्तिक सुख और परमानन्दकी प्राप्ति करानेवाले आध्यात्मिक जीवनका आरम्भ होता है। उसे समझाना चाहिये कि मनुष्य-जीवनका लक्ष्य भगवत्प्राप्ति है। विषय-सेवनसे विषयोंमें आसक्ति कामनादि बढ़ते

हैं । अतः विषयसेवन करनेवाली सधवा श्वियोंको भगवत्प्राप्तिकी साधनाका जो सुअवसर न माळूम कितने जन्मोंके बाद मिल सकेगा वह उसको इसी जन्ममें अनायास मिल गया है। इसलिये वस्तुतः वह पुण्यशालिनी और भाग्यवती है; और जैसे विषयविरागी त्यागी संन्यासी सबके पुड्य, आदरणीय और श्रद्धास्पद होते हैं, वैसे ही वह भी पूजनीय और श्रद्धाकी पात्र है। सुख-दु:ख किसी घटनामें नहीं, बल्कि मनके अनुकूल तथा प्रतिकूल भावोंमें है। एक संन्यासी स्वेच्छासे विषयोंका त्याग करके निवृत्तिमय जीवन बिताता है, इससे उसको सुखका अनुभव होता है; और दूसरे एक आदमीको उसका सब कुछ छीनकर कोई जबरदस्ती घरसे निकाल देता है, उसको बड़ा दुःख होता है । दोनोंकी विषय-सुखहीनताकी बाहरी स्थिति एक-सी है, फिर एकको सुख, दूसरेको दु:ख क्यों होता है ? इसीलिये कि एक इस स्थितिमें अनुकूलताका अनुभव करता है और दूसरा प्रतिकूळताका । संसारीके लिये कामिनी-काञ्चन, विषय-भोगादि सुखरूप हैं; वही मनोभावना बदल जानेसे विरक्त संन्यासीके लिये दुः खरूप हो जाते हैं और संन्यासीके छिये जो त्याग सुखरूप है, उसमें संसारीको दु:खकी अनुभ्ति होती है। अतः विचवामें यदि ऐसी बुद्धि पैदा कर दी जाय कि विधवाका विषय-विरिह्त जीवन उसके लिये परम गौरवकी वस्तु है तथा मानव-जीवनके परम लक्ष्य भगवत्याप्तिका श्रेष्ठ साधन है—इससे उसका जीवन अनादरणीय तथा कलङ्कमय नहीं हो गया है, वरं आदरणीय और गोरवमय हो गया है और सबको उसके साथ वस्तुतः ऐसा ही आदर, श्रद्धा तथा

पूज्यभावका वर्ताव भी करना चाहिये—इससे विधवा अपने जीवनमें सुखका अनुभव करेगी और उसका जीवन पवित्र तथा संयमपूर्ण बना रहेगा।

(२) विधवा ससुरालमें हो तो सास-ससुरको और पीहर्से हो तो माता-पिताको विलासिक्रयाका सर्वथा परित्याग कर देन चाहिये तथा अपने जीवनको सादा-सीधा संयमपूर्ण वानप्रस्थके सहरा तपोमय बनानेकी चेष्टा करनी चाहिये । इससे विधवाको वड़ा संतोष होगा, उसका विषयोंकी ओर आकर्षण नहीं होगा और उसके धर्मच्युत होनेका भी डर नहीं रहेगा । उसके सामने घरवालोंका जो पवित्र आदर्श रहेगा, वह उसके कर्तव्य-पालनमें बल और उसाह प्रदान करेगा । कार्य कठिन है परंतु है बहुत ही लाभदायक और अवश्य-कर्तव्य ।

इसीके साथ घरके अन्यान्य स्त्री-पुरुघोंको भी विषय-सम्बन्ध बहुत सावधानीसे करना चाहिये, जिससे विधवाका ध्यान उधर न जाय।

(३) विधवाका कभी तिरस्कार या अपमान नहीं करनी चाहिये । उसे कटुवाक्य कभी नहीं कहना चाहिये । उसे घरका देवता समझना चाहिये । ऐसा मानना चाहिये कि उसका स्थान सधवा माता और सासकी अपेक्षा भी ऊँचा है । विधवा कीर सत्कार्य, दान, व्रतोत्सव, उद्यापन आदि करना चाहे तो अपने घरकी राक्तिके अनुसार विशेष उत्साह, धनव्यय और सहयोगके साथ उसको करना चाहिये । उसमें जरा भी कृपणता नहीं करनी

चाहिये। उसके पास सात्त्रिक कार्य अधिक-से-अधिक बने रहने चाहिये, जिससे उसके मनको विषयभोगोंकी ओर जानेका अवसर ही न मिले।

- (१) विधवाके हृदयकी प्रेमधारा परिवारभरके सभी वालकोंके प्रित बहने लगे—इसके लिये उसे सुअवसर, सुविधा तथा उत्साह प्रदान करना चाहिये। उसके प्रेम, परोपकार तथा सेवावृत्तिको आदर तथा गौरवके साथ जगाना चाहिये। वह घरमें सब बच्चोंकी स्नेहमयी मा बन जाय तो उसको अपना जीवन पवित्रतासे वितानेमें बड़ी सहायता मिल सकती है।
- (५) विधवाको तिरस्कार या अपमानके भावसे नहीं, किंतु उसके खरूपके गौरवके छिये सादा जीवन वितानेके छिये प्रोत्साहित करना चाहिये। विधवा सदाचारिणी हो, खान-पानादिमें संयम, नियमका पाछन करे, तामसी-राजसी वस्तुओंका खान-पान-सेवन त्याग दे, अछङ्कार तथा रंगीन कपड़े न पहने\* (इनसे खाभाविक उत्तेजना होकर ब्रह्मचर्यव्रतको हानि पहुँचती है, यह वैज्ञानिक रहस्य है); इधर-उधर छाज छोड़कर न घूमे, शारीरिक परिश्रम अवश्य करे, नाटक-सिनेमा कभी न देखे, गंदे चित्रों और पुस्तकोंका अवछोकन न करे, श्रियोंसे परस्पर विषयसम्बन्धी चर्चा न करे,

<sup>\*</sup> हारीतसंहितामं आता है— केशरञ्जनताम्बूल्यान्धपुष्पादिसेयनम् । भूषणं रङ्गवस्त्रं च कांस्यपात्रेषु मोजनम् ॥ केशरञ्जन करनाः पान खानाः गन्ध-पुष्पादिका सेवन करनाः आभूषण धारण करनाः रंगीन वझ पहनना और काँसीके वर्तनमें भोजन करना— इनका विधवाको त्याग करना चाहिये ।

पुरुषोंके संसर्गसे सदा बचे, अकेली पुरुषोंके साथ न रहे, किसी भी पुरुषको गुरु बनाकर उसके चरण छूने, उसके अङ्गोंका स्पर्श करने, पैर दबाने, एका तमें उसके पास रहने आदिसे सावधानीके साथ अवश्य बचती रहे, फिर चाहे वह कितना ही धड़ा भक्त, महाला या त्यागी-संन्यासी ही क्यों न हो; विधवा खी एकमात्र भगवान्को ही परम पित और परम गुरु माने; रातको कमरेमें अकेली या अन्य क्लियाँ हों तो उनके पास सोवे; घरमें शिशु हों तो एक-दो शिशुओंको अपने पास जहर खुलावे; शृङ्गर न करे; नित्य भगवन्नाम-जप, इष्ट्यूजन, गीता-रामायणादि पाठका नियम रक्खे; सद्ग्रन्थोंका खाच्याय करे; और हो सके तथा शरीर माने तो वीच-बीचमें चान्द्रायगादि वन भी करे । शारीरिक, बाचिनक और मानसिक तपोंका आचर म करे; संन्यासी तथा ब्रह्मचारीके लिये सालिक

श्रीमद्भगवद्गीताके सतरहवें अध्यायमें बतलाया गया है— देवद्विज्ञगुरुप्राज्ञपूजनं शौचमार्जवम् । व्रह्मचर्यमिहिंसा च शारीरं तप उच्यते ॥ अनुद्वेगकरं वाक्यं सत्यं श्रियहितं च यत् । स्वाध्यायाभ्यसनं चैव वाङ्मयं तप उच्यते ॥ मनःप्रसादः सौम्यत्वं मौनमात्मविनिग्रहः । भावपंशुद्धिरित्येतत्तपो मानसमुच्यते ॥

(30138-38)

देवता, ब्राह्मण, गुरुजन और ज्ञानी पुरुषोंका पूजन, पवित्रता, सर्लता, ब्रह्मचर्य और अहिंमा-यह शरीरसम्बन्धी तप कहा जाता है।

उद्देग न करनेवाला, प्रिय और हितकारक यथार्थ भाषण <sup>एवं</sup> स्वाध्यायका अभ्यास-यह वाणी-सम्बन्धी तप कहा जाता है।

मनकी प्रसन्नताः, सौम्यताः ईश्वरका मननः, मनका निग्रह और अन्तःकरणकी भलीभाँति ग्रुद्धि—यह मानस-सम्बन्धी तप कहा जाता है।

भोजन, मन-वाणीके संयम और सदाचारके जो नियम शास्त्रोंमें वर्णित हैं, विधवा देवी उनका पालन करे । इस प्रकार संयमित जीवन रखकर भगवद्भजन, शास्त्रचर्चा, हरिकथा, वैराग्य, त्याग तथा पातिव्रत्यकी महिमा वतलानेवाले प्रन्थोंका पठन-अध्ययन, आध्यात्मिक सदुपदेशोंका श्रवण-मनन, भगवान्के विप्रहकी उपासना आदि करनेसे विधवाका जीवन साधनामय हो जायगा। उसे यहाँ सुख-शान्ति मिलेगी और अन्तमें मुक्ति।

- (६) बाल-विवाह और वृद्ध-विवाहकी प्रथा बंद कर देनी चाहिये। छड़िक्योंका विवाह बहुत छोटी अवस्थामें नहीं करके अपने-अपने प्रान्तकी स्थितिके अनुसार रजस्वलासे पूर्व करना चाहिये और लड़िक्योंमें धार्मिक शिक्षाका प्रसार अवश्य होना चाहिये, जिससे उनके जीवनमें सतीत्वका गौरव जाग्रत् होकर अञ्चलण वना रहे।
- (७) विधवाओंकी धनसम्पत्तिको देव-सम्पत्ति मानकर बड़ी ईमानदारीसे इसका संरक्षण करना चाहिये। विधवाके हकको मारना तथा उसकी सम्पत्तिपर मन चलाना और हड़पना महापाप है।

त्रिधवा नारीके सम्बन्धमें मनुमहाराज (मनु० अ० ५ में) कहते हैं—

> कामं तु क्षपयेद् देहं पुष्पमूलफलैः शुभैः। न तु नामापि गृह्वीयात् पत्यौ प्रेते परस्य तु॥ आसीतामरणात् क्षान्ता नियता ब्रह्मचारिणी। यो धर्म एकपत्नीनां काङ्कन्ती तमनुत्तमम्॥

मृते भतंरि साध्वी स्त्री व्रह्मचर्ये व्यवस्थिता। स्वर्गे गच्छत्यपुत्रापि यथा ते व्रह्मचारिणः॥

( १५७-१५८-१६0)

'पितकी मृत्यु हो जानेपर पित्रत्र पुष्प, फल और म्लादि अल्पाहारके द्वारा शरीरको क्षीण करे, परंतु व्यभिचार-बुद्धिसे परपुरुषका नाम भी न ले।'

'साध्वी स्त्री एकमात्र पतिपरायणा (सावित्री आदि) नारियोंके अत्युत्तम (पातित्रत) धर्मकी चाहनेत्राली होकर विधवा होनेके अनन्तर मनकी कामनाको त्याग दे और मृत्यु-कालपर्यन्त नियमोंका पालन करती हुई ब्रह्मचर्यसे रहे।

'पितके मरणके अनन्तर जो साध्वी स्त्री ब्रह्मचर्यका पालन करती है, वह पुत्रहीन होनेपर भी ब्रह्मचारियोंके सदश खर्ग (दिव्य) लोकमें जाती है।'

जो स्त्रियाँ इस प्रकार अपने धर्मका पालन न करके क्षणिक विषयसुखके लोभसे अपनेको इन्द्रियोंकी गुलाम बना लेती हैं, उनका भविष्य विगड़ जाता है और वे महान् दुःखोंको भोगती हैं। उनका जीवन यहाँ तो दुःखमय हो ही जाता है, परलोकमें भी उन्हें महान् क्लेशोंका भोग करना पड़ता है। वे महापापी हैं, जो पवित्र विधवाओंको सतीधर्मसे च्युत करके पाप-पंकमें फँसाते हैं और उन वेचारी असहाय देवियोंको दुःखकी ज्वालामें जलनेके लिये बाध्य करते हैं।

#### भारतीय नारी और राज्यशासन

भारतीय साहित्यके अनुशीलनसे यह पता लगता है कि प्रायः राजकुलकी स्नियाँ ज्ञान-विज्ञान और लिलत कलामें प्रवीण होनेके साथ ही राजनीति और युद्ध-कलाकी भी शिक्षा पाती थीं। कालिदासके शब्दोंमें नारी गृहिणी होनेके साथ पितकी सिचवा भी थी। यह साचिन्य-कर्म तभी हो सकता है, जब उसे सभी तरहकी आवश्यक शिक्षा प्राप्त हो। भारतीय नारी अपने पातिव्रत्यको अक्षुण्ण रखकर ही अन्य विषयोंमें यथासाध्य पितकी सहायता करती थी। उसमें पितसे आगे बढ़कर अपनी शक्ति दिखानेकी स्पर्धा नहीं थी। उसका सम्पूर्ण ज्ञान पितके कार्योंमें सहयोग देनेके लिये ही था। इस प्रकार

जिस राजाका शासन बहुत उत्तम और न्यायानुकूल होता था, उसकी उस शासन-व्यवस्थामें राजमहिंगीका भी सुन्दर परामर्श काम करता था। कितनी ही श्रियाँ अपने सहयोगसे पितकी अयोग्यताको भी दूर करके उसे योग्य शासक बनाती थीं। रानी चूड़ालाका जीवन इसके लिये आदर्श है। मारतीय नारीको देवाङ्गनाओंसे यह प्रेरणा प्राप्त होती थी। देवी दुर्गा तथा इन्द्र, वरुण आदिकी पित्योंमें नारीजनोचित गुणोंके साथ-साथ युद्ध और शासनकी भी पूर्ण क्षमता भारतीय श्रियोंको सदा वैसी बनानेके लिये प्रोत्साहन देती रही है। महारानी कैकेयीने महाराज दशरथके साथ युद्धमें जाकर जिस साहस और धैर्यका परिचय दिया, उससे केवल राजाको विजय ही नहीं मिली, समस्त नारी-जातिका भी गौरव बढ़ गया।

कहते हैं; महाभारत-युद्धनें जो राजा मारे गये थे, उनमेंसे जिनजिनके कोई पुत्र नहीं था, उनके राज्य उनकी पुत्रियोंको दिये
जायँ—्रेसा आदेश भी॰मिपतानहने धर्मराज युधिष्ठिरको दिया था।
नवीं शताब्दीमें उत्कलके राजा लिक्ताभरण देवका देहान्त होनेपर
उनकी महारानी त्रिभुवनदेवीने ही राज्यका भार सँभाला और
बड़ी योग्यताके साथ उसका निर्वाह किया। चन्द्रगुप्त प्रथम अपनी
लिन्छिविवंशीया महारानी कुमारदेवीके साथ ही राज्यका शासन
करते थे। उनके सिक्केपर दोनोंके नाम भी पाये जाते हैं। कौशाम्बीके
राजा उदयन जब बंदी बना लिये गये थे, उस समय उनकी माताने
ही राज्यका पालन किया था। भसगंके नरेश जब समर-भूमिमें मारे

गये, उस समय उनकी रानीने सेनाका संचालन करके युद्धमें आक्रमण-कारी सिकन्दरका सामना किया था। ईस्वी सन्से दो सी वर्ष पूर्व दक्षिणके शातवाहन साम्राज्यकी रानी नयनिकाने अपने बालक राज-कुमारके वयस्क होनेतक खयं ही राज्यकी देख-भाल और शासन किया। चौथी राताब्दीमें विधवा रानी प्रभावती गुप्ताने भी दस वर्षीतक अपने राज्यकी रक्षा की थी। उस समय राजकुमार अभी बालिंग नहीं हुए थे। काश्मीरकी रानी सुगन्धा और दिद्दाने भी वैधन्य-दशामें वर्गीतक अपने देशका शासन किया था। सन् ११९३ ई० में जब पृथ्वीराजके साथ समरसिंह युद्धमें मारे गये उस समय कूर्मदेवीने मेवाड़का शासनसूत्र अपने हाथमें लिया और कुतुबुद्दीनके आक्रमण करनेपर बड़ी योग्यतासे सैन्य-संचालन करते हुए उसका सामना किया था। गुजरातके सुलतान वहादुरशाहने जब चित्तौड़पर आक्रमण किया, उस समय राणा साँगाके मारे जानेपर उनकी प्रथम विधवा रानी कर्णवतीने घमासान युद्ध किया था। राणा साँगाकी द्वितीय पत्नी जवाहरवाईने भी दुर्गकी रक्षा करते हुए वीर-गति प्राप्त की ।

मराठोंके इतिहाससे सिद्ध होता है कि कोल्हापुरकी रानी ताराबाई, इंग्डलकरन जीकी अनुवाई, इन्दौरकी अहल्याबाई तथा झाँसीकी विख्यात वीराङ्गना रानी लक्ष्मीबाईने बड़ी कुशलता,नीति और बहादुरीके साथ राज्यशासन और युद्ध भी किया था। ताराबाईने क्टनीतिज्ञ और गजेबको पीछे खदेड़ा था। अनुवाईने अनेक बार शत्रुओंके दाँत खट्टे किये और लक्ष्मीबाईने तो संहारकारिणी दुर्गाकी माँति शत्रु-सेनाका संहार किया था। उसने फिरंगियोंके लक्के छुड़ा दिये थे। दक्षिण-भारतमें

अनेकों ऐसे शिलालेख मिले हैं, जिनसे ज्ञात होता है कि नारियाँ शासन-कार्यमें क्रियात्मक भाग लेती थीं । सातवीं शतान्दीके मध्यभागमें चालुक्यवंशके राजा आदित्यकी महिषी विजय मदारिका बम्बईके दक्षिणमें राज्य करती थीं । उनका एक घोषणापत्र भी प्राप्त हुआ है। ७८६ ई० में राष्ट्रकूटोंके राजा ध्रुवकी रानी शील महादेवीने राज्य-सिंहासनपर आरूढ़ होनेके बाद एक भूमिखण्ड पुरस्काररूपमें अर्पण किया था। १०५३ ई० में चालुक्य-राजा सोमेश्वरकी महारानी मैलादेवी 'वनवासी' प्रान्तपर राज्य करती थीं। सोमेश्वरकी दूसरी रानी केटलादेवी पोनवदके अग्रहारकी शासिका थीं । जयसिंह तृतीयकी बड़ी बहिन अकादेवी १०२२ ई० में किसुकद जिलेपर राज्य करती थीं। १०७९ ई० में विजयादित्यकी बहिन कुंकुमदेवी कर्नाटकके धारवाड़ जिलेके अधिकांश भागपर शासन करती थीं। विक्रमादित्य षष्टकी प्रधान महारानी लक्ष्मीदेवीके हाथमें १८ धर्मार्थ दातन्य संस्थाओंका शासनभार था। १३ वीं सदीमें प्रसिद्ध यात्री मार्कोपोलोने गुंटूर जिलेपर एक रानीको राज्य करते देखा था।

ऋग्वेदमें नारीको गृह, सास-ससुर, पित, ननद और देवरकी 'सम्राज्ञी' होनेका आशीर्वाद दिया गया है। यह साम्राज्य शासनके लिये नहीं, प्रेम और सद्व्यवहारके लिये है। इसीके द्वारा नारी सम्राद्वे हृदयकी भी सम्राज्ञी बन जाती है।

30-8

# वृद्धा माताकी शिक्षा

माताजीकी अवस्था सत्तर वर्षसे कम नहीं है। उन्हें जब देखिये किसी काममें लगी हैं। कोई जाता है तो एक बार नेहमरी नजरसे देखकर मुसकरा देती हैं। कभी-कभी पूछ देती हैं—क्यों, कैसे आये ! प्रातःकाल एक मील जाकर गङ्गास्नान भी कर आती हैं। पूजाके दिनोंमें ठाकुरजीके लिये प्रसाद भी अपने हाथोंसे ही बनाती हैं। शिवरात्रिके दिन चौबीस घंटे लगातार काम करते मैंने अपनी आँखोंसे देखा है। दोपहरके बाद गाँवकी कई खियाँ उनके पास आ जाती हैं। वे हिंदी न जाननेपर भी अपनी मातृभापामें उनका उत्तर देती हैं। मैं उनका पता नहीं बताऊँगा—परंतु बातें उनकी ही लिखूँगा।

प्रश्न—हम स्त्रियोंको किसकी पूजा करनी चाहिये ? उत्तर—पूजा करने योग्य तो एकमात्र भगवान् ही हैं। प्रo—भगवान्की किस म्र्तिकी पूजा करनी चाहिये ?

उ०-स्त्रियोंके लिये तो भगवान्की मृर्ति दूसरी ही प्रकारकी निश्चित है । जैसे और लोगोंके लिये वैदिक और पौराणिक मन्त्रोंद्वारा भाँति-भाँतिकी मृर्तियोंमें भगवान्की प्रतिष्ठा—स्थापना होती है, वैसे ही स्त्रियोंके लिये विवाहके समय 'वर'में भगवान्की प्रतिष्ठा होती है । कन्याका समर्पण वररूपी विष्णुको होता है ।

वरोऽसौ विष्णुरूपेण प्रतिगृह्णात्वयं विधिः। इसिलिये विवाहित स्त्रियोंके लिये अपने पतिदेव ही भगवान् हैं। भगवान्की इसी मूर्तिकी उपासना करना स्त्रियोंका धर्म है।

प्र०-तत्र क्या स्त्रियोंको भगवान्की दूसरी मूर्तिकी पूजा नहीं करनी चाहिये ?

उ०—दूसरी मूर्तियोंकी पूजाका निषेध नहीं है। हाँ, किसी-किसी मूर्तिकी पूजाका तो निषेध भी है, परंतु दूसरी मूर्तियोंकी पूजा भी पतिदेवकी प्रसन्नता और सुखके लिये ही करनी चाहिये। उनसे भी यही प्रार्थना करनी चाहिये कि पतिदेवके चरणोंमें मेरा विशुद्ध प्रेम हो। पूजा भी उसी देवताकी होनी चाहिये, जिसमें पतिदेवकी अनुमति हो। इसलिये पतिपूजा ही स्नियोंका प्रधान धर्म है।

प्रत-पूजासे भी मिल सकता है !

उ०-भगवान्की पूजामें भावकी प्रधानता है । मूर्ति-पूजा करते समय यदि यह भाव बना रहे, यह भगवान्की पूजा है तो पूजाका पूरा फल मिलता है। इसी प्रकार पतिदेवकी सेवा करते समय यदि यह याद रहे कि मैं भगवान्की सेवा कर रही हूँ और यह सोचकर प्रत्येक कार्य करते समय हृदय आनन्द, उछाह और चाहसे भरा रहे तो यह साक्षात् भगवान्की पूजा ही है। पुरुषके जीवनकी अपेक्षा स्त्रीके जीवनमें इसके लिये ज्यादा सुभीता है। यदि पतिदेवमें भगवान् होनेकी भावना निरन्तर न रहे तो बार-बार उसे स्मरण रखनेकी चेष्टा करनी चाहिये। थोड़े ही दिनोंमें वह भावना दृढ़ हो जायगी और जीवन आनन्दमय हो जायगा । यदि भगवान्की भावना न हो तो अपने स्वामीके रूपमें ही उनकी सेवा और आज्ञापालन करना चाहिये। दूसरे देवताओंकी पूजासे जो लाभ होता है, वह पतिको भगवान् जाने विना भी उनकी पूजा करनेसे होता है।

प्रo—आजकल तो स्त्रियोंकी प्रवृत्ति इसके विपरीत ही देखी जाती है, इसका क्या कारण है ?

उं०—आजकल देशमें जिस शिक्षा और आदर्शका प्रचार हो रहा है, उसका आधार धार्मिक भाव नहीं है। वह एक ऐसे देश और जातिकी नकल है, जिसमें भगवान्की पूजा और अपने असली कल्याणपर नजर ही नहीं रक्खी जाती। उनका लक्ष्य भौतिक सुख है और वे केवल मनको अन्छे लगनेवाले इन्द्रियोंके भोगोंमें ही लगे

हुए हैं । वे जो कुछ करते हैं उसमें अधिकांश धर्मभावनाके विपरीत ही होता है । यही कारण है कि उन देशोंमें प्रायः सतीधर्मका अभाव देखा जाता है । परिवारमें अशान्ति, घरमें अशान्ति और पित-पत्नीमें अशान्ति, बात-बातपर तलाक और मुकहमेबाजी यह उनकी सभ्यताका लक्षण है । यह सब झगड़ा भगवान्को भूलने और उस भावनाको छोड़ देनेका फल है । हिंदू-स्त्रियोंके लिये उनका अनुकरण—न केवल स्त्रियोंके लिये बल्कि समस्त धार्मिक समाज, मानव-समाजके लिये घातक है, परंतु आज परलोक और परिणामपर कौन दृष्टि डालता है । लोग क्षणिक सुखकी और ही देखते हैं, ऊपर-ही-ऊपर देखते हैं । यही कारण है कि आजकल स्त्रियोंकी प्रवृत्ति भी दूसरी ही ओर हो रही है ।

#### प्र०-इससे रक्षा कैसे हो ?

उ०—धर्मभावनाकी वृद्धि ही एकमात्र रक्षाका उपाय है। धर्मकी पूर्णता सब जगह भगवान्के दर्शनमें है। एक जगह दृद्ध भावनासे ही सब जगह भगवान्के दर्शन होते हैं। वही महापुरुष है, वही पृति है। यदि स्त्री अपने पृतिमें भगवान्की दृद्ध भावना कर ले तो उसे सब जगह भगवान्की भावना और दर्शन होने लगें। ऐसी स्थिति प्राप्त होनेपर किर किसी प्रकारकी अशान्तिकी सम्भावना नहीं रहती। इसीसे स्त्रियोंके धर्म, देश और जातिकी रक्षा सहज ही हो सकती है।

# नर-नारीके जीवनका लक्ष्य और कर्तव्य

नारी हो या नर—मनुष्य-जीवनका परम और चरम ठक्ष्य है भगवरप्राप्तिक्ष या मुक्ति । समस्त दुःख-क्लेश, समस्त वन्धन और सब प्रकारके अभावोंकी आत्यन्तिक निवृत्तिका नाम ही मुक्ति है । इस मुक्तिको ठक्ष्यमें रखकर ही मनुष्यको मुक्ति प्राप्त करनेके उपायखरूप धर्मका साधन करना चाहिये । जो कार्य भगवरप्राप्तिके अनुकूछ है, वही धर्म है और जो प्रतिकृछ है, वही अधर्म है । धर्म कर्तव्य है और अधर्म त्याज्य । इस धर्मका साधन होता है बुद्धि, मन और इन्द्रियोंके सम्यक् शास्त्रीय व्यवहारसे । अतएव इसमें शारीरिक खास्थ्य, शारीरिक और मानसिक समृद्धि और

CC-0. Late Pt. Manmohan Shastri Collection Jammu. Digitized by eGangotri

इन्द्रिय और उनके भोगोंका ज्ञान तो सभी योनियोंमें हैं; परंतु सदसत्का विवेक केवल मनुष्योंमें ही है। पशुको डंडेके भयसे विषयभोगसे हटाया जा सकता है, विषयोंका दोष समझाकर नहीं। मनुष्य ही ऐसा प्राणी है, जो विवेकके द्वारा भगविद्वमुख-विषयभोगके दोष और भगविद्याप्तिके महत्त्वको समझता है और उसीको जीवनका परम लक्ष्य बनाता है। जो मनुष्य भगविद्याप्तिको जीवनका लक्ष्य नहीं बनाता वह तो पशुसे भी गया-गुजरा है। पशु तो वेचारा विवेक न होनेके कारण इस वातको नहीं समझता, परंतु मनुष्य तो विवेकका दुरुपयोग करता है।

जीवन-निर्वाहके योग्य कार्योंकी उपेक्षा नहीं है; वरं जीवनोपयोगी समस्त कार्योंको मोक्षोपयोगी बनाकर ही मुक्ति-पथपर अग्रसर होना है। इसीलिये धर्म, अर्थ, काम और मोक्ष—चतुर्विध पुरुषार्य है। मोक्षके अनुकूल धर्म हो, धर्मसम्मत अर्थ हो और जीवन-धारणोपयोगी धर्मसम्मत ही कामोपभोग हो। धर्मसम्मत अर्थ और काम वही होगा; जो मोक्षके अनुकूल हो और वह अपने साथ ही समस्त परिवार, समाज, राष्ट्र, विश्व—किसीका भी परिणाममें अहित करनेवाला न होकर सबका हित करनेवाला हो।

इसी दृष्टिसे वर्णाश्रमका निर्माण और प्रत्येक व्यक्तिके छिये शास्त्रोंमें तदनुक् कर्तव्य-कर्मका आदेश है । उद्देश्य—एकमात्र भगवत्प्राप्ति अर्थात् ऐहिक-पारलैकिक सात्त्रिक सुख-सम्पत्ति तथा शान्तिका उपभोग करते हुए अन्तमें समस्त बन्धनोंसे मुक्त होकर सन्चिदानन्द्घन परमात्मस्वरूपमें अखण्ड स्थिति । और साधन है एकमात्र इसी उद्देश्यकी सिद्धिके छिये भीतरी-बाहरी जीवनका सम्यक् नियन्त्रण और नियोजन करते हुए श्रद्धा तथा निष्ठापूर्वक खधर्मका पालन ।

नरकी भाँति नारीको भी भगवत्प्राप्ति करनी है; परंतु उसके लिये साधनका खरूप नरके साधनकी अपेक्षा विलक्षण है। नारीका खधर्म नरके खधर्मसे पृथक् है। पृथक् न हो तो वह परिवार, समाज और राष्ट्रमें विश्वृङ्खलता उत्पन्न करनेवाला हो जाय एवं परिणाममें उनका अहितकारी होनेसे धर्म न रहकर 'अधर्म' वन जाय। इसलिये नरका निर्माण, संरक्षण और संवर्धन नारी ही करती है। नारी यदि इस खधर्मसे च्युत हो जाय और नरके धर्मको ग्रहण

करने छगे तो नरका अस्तित्व ही नहीं रहे । फछतः नारीका अस्तित्व भी संकटापन्न हो जाय । नर-नारी दोनोंको छेकर ही विश्व और विश्वके समस्त धर्मोंका अस्तित्व है । ये न रहें तो विश्व ही न रहे । अतएव नारीको स्वधर्ममें स्थित रहकर ही अपने छक्ष्यकी ओर अग्रसर होना है । इसीछिये नरकी जननी, नरकी सहधर्मिणी, नरकी संरक्षिका नारी घरमें रहती है और इसीछिये वह पितमें भगवद्वुद्धि करके अपनी चित्तवृत्तिको सर्वथा भगवत्स्वरूपाकार बनाकर अन्तमें समस्त बन्धनोंसे छूडकर पितछोकको अर्थात् भगवान्के दिव्यधामस्वरूप मुक्तिको सहज ही प्राप्त हो जाती है ।

पतिको परमेश्वररूपसे माननेका यही अभिप्राय है कि नारी घरमें रहकर नरका निर्माण, संरक्षण और संवर्धन करती हुई भगवत्संकल्परूप विश्वकी सेवाके द्वारा भगवान्की सेवा करे; और 'पति परमेश्वर है,' 'पतिसे विवाह परमेश्वरसे विवाह है,' 'पतिका सानिध्य परमेश्वरका सानिध्य है,' 'पतिका घर परमेश्वरका मन्दिर है,' 'पतिकी सेवा परमेश्वरकी सेवा है,' 'पतिका आज्ञापालन एरमेश्वरका आज्ञापालन है,' 'पतिको सुख पहुँचानेकी चेष्टा परमेश्वरको प्रसन्तताका हेतु है' और 'पतिको सर्वस्व-समर्पण परमेश्वरको सर्वार्पण है'—इस प्रकार बार-वार चित्तको वृत्तिको पतिके व्याजसे परमेश्वरमें लगाती हुई तद्गतचित्त, तद्गतबुद्धि और तदात्मा होकर अन्तमें परमेश्वरको प्राप्त कर ले। नियम यही है। श्रीभगवान्ने गीतामें कहा है—

तद्बुद्धयस्तदात्मानस्तन्निष्ठास्तत्परायणाः । गच्छन्त्यपुनरावृत्ति ज्ञाननिर्घूतकल्मषाः॥

(4120)

'जिनकी बुद्धि और जिनका मन तद्रूप (परमात्मरूप) हो गया है, जिनकी निष्ठा उन परमात्मामें ही है, ऐसे तत्-(परमात्म) परायण पुरुष ज्ञानके द्वारा पापरहित होकर अपुनरावृत्तिरूप मुक्तिको प्राप्त करते हैं।

पतित्रताकी ठीक यही स्थिति होती है। वह एक पितके सिवा अन्य किसीको जानती ही नहीं, और सब प्रकारसे पितके साथ घुरू-मिल्रकर एक हो जाती है। इसीसे पितत्रताका आदर्श ही भिक्तका सर्वोत्तम आदर्श माना गया है और इसीसे पितत्रताके सामने समस्त देवता सिर झुकाते हैं।

पितव्रता स्त्री पितसे अभिन्न होती है। मनु महाराजने कहा है—"जो भर्ता है, वही भार्या है'—'यो भर्ता सा स्मृताङ्गना' (९। ४५) और दोनोंको मरणपर्यन्त परस्पर अनुकूल रहकर अर्थ-धर्म-काम-मोक्षरूप चतुर्वर्गको प्राप्त करना चाहिये—स्त्री-पुरुषोंका संक्षेपमें यही परम धर्म है।"

अन्योन्यस्याव्यभिचारो हो भवेदामरणान्तिकः । एष धर्मः समासेन हियः स्त्रीपुंसयोः परः॥

(91808)

शिशुपालन, गृहरक्षण आदि छोटे काम हैं और लेख लिखना, व्याख्यान देना, दफ्तरोंमें नौकरी करना बड़ा काम है—ऐसा मानना मूल है। वास्तविक दिख्से देखा जाय तो जितने महत्त्वका काम पहला है उतना दूसरा है ही नहीं। फिर कामकी लघुता-महत्ता तो मनकी भावनाके अनुसार हुआ करती है। चर्छा कातनेको लोग

वहत छोटा काम समझते थे और बड़ी-बढ़ी स्त्रियाँ ही फुरस्तरी CC-0. Late Pt. Manmohan Shastri Collection Jammu Digitized by eGangotri इस कामको किया करती थीं; परन्तु पिछले दिनों जब श्रीगाँधीजीने इसके महत्त्वकी घोषणा की, तब पिण्डित मोतीलाल नेहरू, पिण्डित मदनमोहन मालबीय, लाला लाजपतराय और श्रीचित्तरञ्जनदास-सरीखे आजीवन कलम चलानेवाले लोगोंने भी चर्खा चलाया और उनको बड़ाई हुई। इस प्रकार स्वधर्ममें निष्ठा और उपादेय-बुद्धि होनेपर स्वत: ही वह महत्त्वपूर्ण बन जाता है।

इस समय जो स्वधर्म-पाठनमें शिथिछता और परधर्म-पाठनमें उत्साह दिखायी देता है, इसका कारण है भारतीय ऋिन-प्रणीत शिक्षासे पराङ्मुखता। आजका भारत अपनी पुनीत प्राचीन शिक्षासे विख्रत है और नवीन विपरीत ज्ञान उत्पन्न करनेवाची पर-शिक्षासे अभिभूत है। वह सीखा है—

(१) संसारमें क्रम-विकास होता है अर्थात् संसारकी सभी बातोंमें उत्तरोत्तर उन्नित होती है, (२) कुछ ही हजार वर्ष पहलेका कोई इतिहास नहीं प्राप्त होता, (३) आर्य इस देशके निवासी नहीं थे और (४) धर्म समयानुसार बदलनेवाली चीज है । इसका परिगाम खाभाविक ही यह हुआ कि उसकी अपने गौरवमय अतीतसे, अपने त्रिकाल्झ, सर्वविद्या-विशारद, अलौकिक बुद्धिसम्पन्न, महान् तेजस्वी सर्वविधसम्पन्न, पूर्वपुरुषोंसे, अपने प्राचीन सुख-समृद्धि और ज्ञानैश्वर्यपूर्ण खदेशसे और त्रिकालाबाधित धर्मसे श्रद्धा उठ गयी। वह समझने लगा कि 'पहले सर्वथा अवनित थी, क्रम-क्रमसे उन्नित हुई है । इस समय जैसी उन्नित है, वैसी पहले कभी नहीं थी । अतएव सुख-समृद्धिमें, ज्ञान-विज्ञानमें, विद्या-बुद्धिमें, प्रभाव-ऐश्वर्यमें आजका मानव जितना उन्नत है, उतने

न तो कभी हमारे पूर्वपुरुष उन्नत थे, न देश उन्नत था और न संस्कृति उन्नत थी। बल्कि जितना ही पुराना काल था उतनी ही अधिक अवनित थी; वेद, पुराण, महाभारत, रामायण आदि जितने ग्रन्थ हैं, वे सब इतिहास-युगके अर्थात् चार हजार वर्षसे इधर-उधरके लिखे हुए हैं और वे सभी प्रायः कान्य हैं—कविके मस्तिष्ककी उपज हैं अतएव उनमें जो लाखों-करोड़ों वर्गे पहलेका गौरवमय वर्णन है, वह मिथ्या है । (वल्कि कई विद्वान् कहानेवाले लोग तो चार हजार वर्ष पहलेके कालको वेद-काल और पंद्रह सौ वर्ष पहलेके कालको रामायण-काल या राम-राज्यका काल मानते हैं।) धर्म सामाजिक नियम है और समाजकी परिस्थितिके अनुसार बद्छनेवाला है। धर्मशास्त्रोंमें जो विधि-निषेधका वर्णन करके उनका पारलौकिक फल बतलाया है, वह लोगोंको नियन्त्रणमें रखनेके लिये कहा गया है। वस्तुतः वैसा होता नहीं है। और इस देशमें आर्य कभी रहते ही नहीं थे। अतएव लाखों, करोड़ों वर्गोंका जो यहाँका वर्णन हैं एवं उसमें जो आर्यगाथाएँ हैं, वे सभी कल्पित हैं।

जब भारतने इस प्रकार समझा, तब उसकी अपनी संस्कृतिसे, अपने पूर्वपुरुषोंसे, अपने धर्मसे और अपने यथार्थ देशसे अनास्था हो गयी । और वर्तमान उन्नत कहळानेवाळे देशों और राष्ट्रोंको ही आदर्श मानकर वह तद्नुकूळ अपने जीवनका निर्माण करनेमें लग गया । जहाँ-जहाँ वर्तमान आदर्शसे उसको अपना आचरण या अपना आदर्श प्रतिकृळ दिखायी दिया, वहीं-वहीं उसने सुधारकी आवश्यकता समझी, अर्थात् उस अपने आचरण और आदर्शको सम्ळ नष्ट करके उसकी जगह वर्तमान उन्नत कहळानेवाळे आचरण

और आदर्शके स्थापनकी आवश्यकता समझी और तदनुसार प्रयत्नमें लग गया । इसी प्रयत्नको उसने देशसेवा, मानव-सेवा और धर्मपालन समझ लिया एवं इस प्रकार वह अपने सर्वनाशमें ही संरक्षण, अपने सांस्कृतिक रूपके आमूल परिवर्तनमें ही उन्नति या विकास समझकर उसीमें लग गया और उत्तरोत्तर उन्नतिकी धारणाके कारण आज भी उसीमें लग रहा है। आज प्राचीनका संहार और नवीनका स्थापन इसीलिये आँ वें मूँदकर चल रहा है और इसीलिये नवयुग, नवभारत, नवजीवन, नव-धर्म और नव-निर्माणके नारे छग रहे हैं। आज सारा देश इसी प्रवाहमें प्रवाहित है और इसीसे भारतीय नारीके स्वरूपमें भी परिवर्तन हो रहा है; क्योंकि इस प्राचीन आदर्शके संहाररूप परिवर्तनमें ही मोहवश आजका नर और उसीके सदश शिक्षा-प्राप्त नारी सन्चे हृदयसे अपनी तथा देशकी उन्नति मान रही है। नैतिक और सांस्कृतिक दिशामें जिस नारीका स्थान सबसे ऊँचा था उसीके लिये आज यह कहा जा रहा है कि 'भारतीय शास्त्रों, आचारों और प्रथाओंने नारीकी शक्तिको द्वाया, उसे कुचला और उसका सर्वनाश कर दिया। अब नारी इस 'सर्वनाश' के दलदलसे निकलकर खतन्त्र और सुखी होगी। वस्तुत: आज उनकी उन्नतिका आदर्श है यूरोप । अतः वे यूरोपकी निन्दा करते हुए भी यूरोपके ही पदानुगामी होकर उसीका अन्धानुकरण कर रहे हैं।\*

'इस प्रकार मान छेनेमें कोई भी शङ्का नहीं हो सकती कि करोड़ों बुद्धिमान् पुरुष हजारों वर्षोंसे जिन सामाजिक रीतियोंको व्यवहारमें छा रहे

श्वचारशील विदेशी विद्वान् भारतीय हिंदुओं की प्राचीन सामाजिक रीतियोंपर मुग्ध होकर उनका गुणगान करते हैं। श्रीफेडरिक पिनकाट महोदय कहते हैं—

इसीसे आज सर्वत्र अधिकारकी पुकार है। आज भारत सर्वथा आत्मिविस्मृत है। वह मिस्तिष्कसे गुलाम हो गया है, शरीर भले ही स्वतन्त्र हो, पर अन्तर तो दूसरोंके दासत्वको भलीभाँति स्वीकार कर चुका है। यही इस युगकी महान् देन है पुराने भारतवर्षको—आर्यावर्तको और सबसे प्रधान और सुसभ्य प्राचीन आर्यजातिको।

भारतीय आदर्श है—कर्तन्यपालन और यूरोपका आदर्श है अधिकारप्राप्ति । कर्तन्यपालनमें सबके अधिकार अपने-आप ही सुरक्षित रहते हैं और अधिकारकी छीना-झपटीमें किसीका भी अधिकार सुरक्षित नहीं है; क्योंकि अधिकार अंधा होता है। वह

हैं, उनके भीतर ऐसा कोई तत्त्व अवस्य होगा, जिसके कारण उन्हें हम मूर्खता या अत्याचार कहकर दोषपूर्ण नहीं ठहरा सकते । हिंदुओंके सम्बन्धमें यह बात निःसंकोचरूपसे स्वीकार की जा सकती है, जिनके बारेमें मैक्समूलरने ठीक ही कहा है कि 'यह दार्शनिकोंकी जाति है।' यह निश्चित है कि हिंदुओंकी समस्त धार्मिक तथा सामाजिक व्यवस्था उनके रात-रातवर्षव्यापी गम्भीर चिन्तन तथा सावधानीसे लिपिवद्ध किये हुए अनुभवके फलस्वरूप हैं। हम अंग्रेजलोग उन्हें यान्त्रिक कलाओं तथा प्रयोगमूलक विज्ञानके विषयमें जो कुछ सिखा सकें; सामाजिक विज्ञानके विषयमें हम उन्हें कुछ भी नहीं सिखा सकते । जिनसे समाजमें सुख-समृद्धि तथा शान्तिकी प्रतिष्ठा हो, ऐसे सभी उपायोंको हिंदुओंने बहुत पहलेसे प्रकृतिके शाश्वत तथ्योंके आधारपर स्थापित किये हुए सुव्यवस्थित नियमोंका रूप दे रक्खा है। उन सब विधानोंमें यदि इस अपने अपरिपक्व विचारी-को घुसेड़नेकी चेष्टा करें तो उससे हानिकी ही सम्भावना है। उसके परिणामस्वरूप हिंदुओंमें भी परस्परविरोधी स्वार्थ का वह बेतुका संघर्ष प्रारम्भ हो जायगाः जो हमारे यहाँकी निन्दनीय सामाजिक अवस्थाका निदर्शक है।

केवल अपना ही स्वार्थ देखता है। उसे दूसरेके हिनकी जरा भी परवा नहीं होती । इसके विपरीत, कर्तन्य प्रकाशरूप होता है । वह परहितके लिये त्याग करता है। इसलिये सभीको उनके प्राप्य अधिकार अपने-आप मिल जाते हैं । कर्तव्य-त्यागके द्वारा सबकी रक्षा करता है और कर्तन्यशून्य अधिकार प्रहार करके सबका संहार करना चाहता है। इसीसे आज शासक-शासित, पूँ नीपित-मजदूर, माठिक-नौकर, ब्राह्मण-अब्राह्मण, अड़ोसी-पड़ोसी, पिता-पुत्र, गुरु-शिष्य और भाई-भाई आदि सभीमें झगड़ा है और वह झगड़ा यहाँतक बढ़ा है कि आज 'दो देह, एक प्राण' पति-पत्नीमें भी अधिकारका प्रश्न आ गया है। इसीसे यूरोप आदिमें जैसे मजदूरोंके यूनियन ( सङ्घ ) हैं, वैसे ही पिनयोंके भी यूनियन बने हैं और जैसे मजदूर अपने अधिकारोंके लिये लड़ते हैं, माँगें पेश करते हैं, हड़ताल करते हैं, त्रैसे ही 'पत्नी-सङ्घ' भी सामूहिकरूपसे पतियोंसे अधिकारकी माँग करता है।\*

अभी कुछ ही वर्षों पहलेकी बात है 'ब्रिटेनके विवाहिता नारीसङ्क' ( Married Women's Union ) ने एक नया आन्दोलन श्रह किया है । वहाँ तलाकके मुकद्मोंमें व्यभिचारिणी स्त्रीके पतिको उस स्त्रीके प्रेमी पुरुषके द्वारा इर्जाना दिलाया जाता है। अब 'महिलासङ्घ' कहता है कि जो स्त्री दूसरोंके साथ चली जाती है, उसका तो कोर्ट मूल्य निर्घारित करता है पर जो घरके कार्मोमें पिसती है, उसका कोई मृत्य नहीं। अतः इर्जानेकी प्रथा बिल्कुल बंद कर देनी चाहिये। यमतलब यह कि भगानेवाले बदमांशोंपर जो थोड़ा-बहुत हर्जानेका डर है , वह भी न रहे।

CC-0. Late Pt. Manmohan Shastri Collection Jammu. Digitized by eGangotri

कर्तव्यपालनसे जो नारी घरकी सम्राज्ञी बनती है, घरमें सबपर एकच्छत्र शासन करती है, वही अधिकारकी चिन्तामें पड़कर कर्तव्यश्र्न्य हो आज राजमार्गपर नारे लगाती फिरती है! याद रखना चाहिये—कर्तव्यपालनमें त्याग है और त्यागसे ही नारीके अधिकारकी रक्षा होती है। नारों और आन्दोलनोंसे तो अधिकार छिनेगा ही!

पति पत्नीका अर्घाङ्ग है और पत्नी पतिका! दोनों मिलकर एक पूरा होता है। जरा विचारिये—यदि प्रत्येक आधा-आधा अपनी-अपनी ओर खींचने लगे और जोर पड़नेपर यदि बीचसे कटकर दोनों आधे अलग-अलग हो जायँ तो क्या दशा होगी। दोनों ही मर जायँगे। पर इसके विपरीत यदि दोनों परस्पर दृढ़तासे सटे रहें, एक-दूसरेके सहायक रहकर परस्पर पृष्टि-तुष्टि करते रहें तो दोनों अत्यन्त सुखी रहेंगे और दोनोंकी एकतामें बड़ा विलक्षण सौन्दर्य और माधुर्य निखर उठेगा। संसारका काम भी तभी सुचारुक्षपसे चलेगा।

पति और पत्नी दो पहिये हैं, जो गृहस्थकी गाड़ीको एक दूसरेको समान बल और सहयोग देते हुए चलाते हैं; पर वे तभी ऐसा कर सकते हैं, जब दोनों पहिये दो ओर लगे हों और खस्थ तथा गतिशील हों। किंतु दोनों यदि एक ओर लगा दिये जाय तो गाड़ी नहीं चल सकती और न एक पहिया कमजोर हो जाय या उसकी चाल रुक जाय तभी गाड़ी चल सकती है! आज लोग कहते हैं कि 'दोनोंके समान अधिकार हैं, इसलिये दोनोंको समान कार्य करने चाहिये। 'पर वे यह नहीं सोचते कि दोनों समान कार्य CC-0. Late Pt. Manmohan Shastri Collection Jammu. Digitized by eGangotri

करने छगेंगे तो जैसे दोनों पहिये एक ओर छगा दिये जानेपर गाड़ी उलट जाती है, वही दशा गृहस्थीकी होगी और दोनोंके एक ओर लगनेपर एक दूसरेको समान वल मिलना असम्भव होनेसे दोनोंकी ही चाल बंद हो जायगी तथा दोनों ही निकम्मे हो जायँगे।

इसीलिये विवाह-संस्कारके द्वारा गृहस्थके संचालनके लिये स्री-पुरुषरूपी दोनों पहिये--एक घरकी ओर तथा एक बाहरकी ओर--जोड़ दिये जाते हैं। ये पहिये जुड़े कि गृहस्थकी गाड़ी चली और धर्म-सम्पादन आरम्भ हुआ । यही धर्म—दोनों ओर दोनोंके द्वारा अपने-अपने क्षेत्रके अनुकूल कार्य-स्वधर्म है और यही मां क्षोपयोगी है।

कहा जाता है कि पुरुष खतन्त्र है और श्री परतन्त्र है; परंत यदि ध्यानसे देखा जाय तो पता लगेगा कि दोनों ही शास्त्रपरतन्त्र हैं । परतन्त्रताका स्वरूप पृथक्-पृथक् है । नारीके विना पुरुष अधूरा है और पुरुषके बिना नारी अधूरी है । दोनोंका अविनाभाव-सम्बन्ध है । दोनोंको ही एक दूसरेकी अनिवार्य आवश्यकता है । दोनोंमें ही परस्पर सहकारिता, सहयोग और सौहार्द तथा एकात्मता होनी चाहिये। दोनोंमें जातिगत निन्दनीय दोष भी हैं और दोनोंमें जातिगत श्लाध्य गुण भी हैं । इसके अतिरिक्त पूर्व-संस्कार तथा वर्तमान वातावरणके अनुसार व्यक्तिविशेषमें व्यक्तिगत दोष-गुण भी होते ही हैं। अतएव न तो सर्वथा निन्दा या प्रशंसाका पात्र पुरुष है और न नारी ही है। जो एककी निन्दा करके दूसरेकी प्रशंसा करते हैं, वे पक्षपात या भ्रमसे ही ऐसा करते हैं। जगत्की रचना ही प्रकृतिको लेकर हुई है। प्रकृति त्रिगुणात्मिका है, अतएव जगत्का कोई भी प्राणी त्रिगुणसे रहित नहीं है। विशेष-विशेष कारणोंसे किसीमें सच्च अधिक होता है तो किसीमें रजोगुण अथवा किसीमें तमोगुण। कोई भी प्राणी इनसे मुक्त नहीं है। फिर नर या नारी ही इनसे कैसे मुक्त होंगे। व्यवहारमें यदि हार्दिक प्रेम हो तो अपने-आप ही दोष-दर्शन नहीं होगा और फलतः एक-दूसरेके गुण देखनेसे सहज ही एक-दूसरेमें प्रेमकी वृद्धि होगी। यही पति-पत्नीका परम मनोहर प्रेम-सम्बन्ध है।

इन सब बातोंको समझकर ही हिंदू-गृहस्थ (नर और नारी) अपने-अपने खधर्ममें स्थित रहते हैं और सुख-शान्तिपूर्वक जीवन बिताकर अन्तमें परमात्माको प्राप्त हो सकते हैं। यह याद रखना चाहिये कि जहाँ प्रेम है, वहीं आनन्द है और जहाँ द्वेष है, वहीं दुःख है। प्रेम रहेगा तो जीवनमें सुख-शान्ति रहेगी ही। सुख-शान्तिमें मन अचञ्चल रहेगा। चञ्चलतारहित स्थिर मनसे ही भगवान्का चिन्तन होगा और उसीका परिणाम होगा—परम शान्ति, मुक्ति या भगवान्की प्राप्ति! भारतीय नर-नारी इस मुक्तिपथपर चलकर अपने जीवनको धन्य करें और सारे जगत्के सामने महान् आदर्श उपस्थित करें, तभी उनका और जगत्का कल्याण होगा। कल्याणमय भगवान् सबका कल्याण करें।

### हिंदू-शास्त्रोंमें नारीका महान आदर

कुछ छोग ऐसा कहते हैं और आजकल हमारी कुछ हिंदू-देियाँ भी अज्ञानवरा ऐसा मानने तथा कहने छगी हैं 'हिंदू-शास्त्रोंमें नारीका बड़ा तिरस्कार किया गया है।' परंतु वास्तवमें ऐसी बात नहीं है । हिंदू-विवाह पवित्र धार्मिक संस्कार है, हिंदू-नारी पतिकी अर्धाङ्गिनी है, पतिपर उसका पूर्ण अधिकार है, वह भोग-सामग्री नहीं है, वह तो पवित्र संस्कारवती संसार-सागरसे तरकर मोक्षको प्राप्त करनेवाली और पतिको भी अपने पवित्र भावोंसे परमधाममें पहुँचानेवाली देवी है। असलमें नारीको भोगकी सामग्री तो भारतेतर देशोंने ही माना है। इसीसे वहाँ बाहरी सौन्दर्यका मूल्य है और इसीसे जरा-सी अनवनमें पवित्र विवाह-बन्धन टूट जाता है। इस पाशविकताको वहाँ 'स्वतन्त्र ग्रेम' कहा गया है। यह प्रेम केवल भोगतक ही सीमित है, इसीलिये वह कभी किसीसे और कभी किसीसे हो सकता है। इसीसे भारतेतर

CC-0. Late Pt. Manmohan Shastri Collection Jammu. Digitized by eGangotri

देशों में नारी न तो घरकी सम्राज्ञी है और न वह पितकी अर्धाङ्गिनी ही है। नारीके प्रति हिंदू-शास्त्रोंके विचार बड़े ही ऊँचे, आदरणीय तथा नारी-जातिके गौरवको बढ़ानेवाले हैं। मनु महाराजके नारी-जातिके सम्बन्धमें जो उदार तथा आदरपूर्ण उद्गार हैं, वे तो बड़े ही प्रभावशाली हैं। मनुके उन पित्र उद्गारोंको पढ़कर यूरोपके नामी विद्वान् 'नीत्से' महोदय चिकत हो गये थे और उन्होंने लिखा था—

'I know of no book in which so many delicate and kindly things are said of the woman as in the law-book of Manu, these old grayheads and saints have a manner of being gallant to woman which perhaps cannot be surpassed. (Anti-christ, pp. 214, 15)

अर्थात् 'मनुस्मृतिको छोड़कर मेरे देखनेमें ऐसी कोई भी दूसरी कान् नी पुस्तक नहीं आयी, जिसमें स्त्रियोंके प्रति इतने अधिक ममतापूर्ण और दयापूर्ण उद्गार हों । इन प्राचीन सफेद बालोंवाले ऋषियों-संतोंका स्त्रियोंके प्रति सम्मानका ऐसा ढंग है कि उसका कदाचित् अतिक्रमण नहीं हो सकता ।'

यहाँ हिंदू-शास्त्रोंके नारी-सम्मान-सम्बन्धी विचारोंके कुछ श्लोक नम्नेके तौरपर दिये जाते हैं—

ऋग्वेद दशम मण्डलके पचासी सूत्रकी ऋषिका सूर्याने भगवान्से स्त्रियोंके सौभाग्यवती रहनेकी अभ्यर्थना की है और स्त्रीके प्रति कहा है—

सम्राञ्जी श्वरारे भव सम्राज्ञी श्वश्वां भव । ननान्दरि सम्राज्ञी भव सम्राज्ञी अधि देवुषु ॥ CC-0. Late Pt. Manmohan Shastri Collection Jammu. Digitized by eGangotri 'वधू ! त् ससुरालमें जाकर ( अपने सद्व्यवहारसे ) सास, ससुर, ननद ( देवरानी-जेठानियों ) के ऊपर आधिपत्य जमाकर सबकी सम्राज्ञी ( महारानी ) होकर रह ।'

मनु महाराजने कहा है-

पित्सिर्भ्रात्मिर्व्चेताः पितिभिर्वेवरैस्तथा।
पूज्या भूषियतव्याश्च बहुकत्याणमीप्सुभिः॥
यश्च नार्यस्तु पूज्यन्ते रमन्ते तत्र देवताः।
यत्रैतास्तु न पूज्यन्ते सर्वास्तत्राफलाः क्रियाः॥
याज्ञेतास्तु न पूज्यन्ते सर्वास्तत्राफलाः क्रियाः॥
याज्ञेतास्तु न पूज्यन्ते सर्वास्त्राफलाः क्रियाः॥
न शोचन्ति जामयो यत्र विनश्यत्याशु तत्कुलम्।
न शोचन्ति तु यत्रैता वर्धते तद्धि सर्वदा॥
जामयो यानि गेहानि शपन्त्यप्रतिपूजिताः।
तानि कृत्याहतानीव विनश्यन्ति समन्ततः॥
तस्मादेताः सदा पूज्या भूषणाच्छाद्नाशनैः।
भूतिकामैर्नरैनित्यं सत्कारेष्ट्रस्वेषु च॥
(मनु०३।५५—५९)

'परम कल्याण चाहनेवाले पिता, भाई, पित, देवर—इन सभीको चाहिये कि वे स्त्रियोंका सत्कार करें और उन्हें भूषण-वस्तादिसे अलंकृत करें । जिस पिरवारमें स्त्रियोंका पूजन-सत्कार किया जाता है, वहाँ सम्पूर्ण देवता प्रसन्नतापूर्वक निवास करते हैं (उस कुलको देवताओंका आशीर्वाद प्राप्त होता है ) और जिस कुलमें स्त्रियोंका आदर-सत्कार नहीं होता, उस कुलकी सम्पूर्ण क्रियाएँ, सारे धर्म-कर्म निष्फल हो \\ जाते हैं । जिस कुलमें बहिन, बेटी, बहू और माता आदि स्त्रियाँ दुखी

रहती हैं, वह शीघ्र ही नष्ट हो जाता है; और जिस कुछमें ये दुखी नहीं रहतीं वह सदा वृद्धिको प्राप्त—उन्नत होता है। स्त्रियाँ उचित सम्मान न मिलनेके कारण जिन घरोंको शाप दे देती हैं, वे घर कृत्यासे सताये हुएकी भाँति सब ओर (धन-धान्य, सुख-सम्पत्ति, मान-प्रतिष्ठा, धर्म-कर्म) से नष्ट हो जाते हैं। इसिलिये कल्याणकामी पुरुषोंको चाहिये कि वे सदा वस्न, आभूषण और उत्तम भोजनादिसे—अर्थात् इन सभी चीजोंकी इन्हें स्वामिनी बनाकर—इनका समादर करें और प्रत्येक शुभ अवसरों—उत्सवोंपर उनका भन्नोभाँति (विशेषरूपसे) सत्कार करें।

स्त्रीधनानि तु ये मोहादुपजीयन्ति वान्धवाः। नारीयानानि वस्त्रं वा ते पापा यान्त्यधोगतिम् ॥ \* ( मनु० ३ । ५२ )

'जो सगे-सम्बन्धी (पिता, भाई, ससुर और देवर आदि ) मोहमें पड़कर नारीकी धन-सम्पत्ति—उसके बैठ-घोड़े, गाड़ी आदि सवारियाँ और उसके गहने-कपड़े अपहरण करके खयं भोगते हैं, उससे अपनी आजीविका चळाते हैं, वे पापबुद्धि मनुष्य भयानक अधोगतिको—नरकोंको प्राप्त होते हैं।'

> जीवन्तीनां तु तासां ये तद्धरेयुः स्वबान्धवाः ताब्ब्छिष्याचौरदण्डेन धार्मिकः पृथिवीपतिः॥ ( मनु० ८ । २९ )

'जो सगे-सम्बन्धी नारीके जीवित-कालमें ही उसका धन हरण कर लें उनको धार्मिक राजा चोरके समान दण्ड दे।'

 <sup>4 &#</sup>x27;नारीयानानि वस्त्रं वा' के स्थानपर स्वर्णयानानि वस्त्राणि' <sup>इस</sup>
 पाठभेदसे यही इलोक 'आपस्तम्बरमृति'में भी है। (देखिये ९ । २६)
 CC-0. Late Pt. Manmohan Shastri Collection Jammu. Digitized by eGangotri

सद्वृत्तचारिणीं पत्नीं त्यकत्वा पतित धर्मतः॥ (न्यास०२।४७)

'सदाचारिणी पत्नीका त्याग करके पुरुष धर्मसे पतित होता है ।'

मान्या चेन्द्रियते पूर्व <u>भार्या</u> पतिविमानिता ।

श्रीणि जन्मानि सा पुंस्त्वं पुरुषः स्त्रीत्वमहीति ॥

(कात्यायनस्मृति ३ । १३ )

4मान पानेयोग्य स्त्री यदि पतिके द्वारा अपमानित होकर पहले मर जाती है तो वह स्त्री तीन जन्मोंतक पुरुष बनती है और वह पुरुष तीन जन्मोंतक स्त्री।

> श्चियो वृद्धाश्च वालाश्च न दुष्यन्ति कदाचन। (पाराशरस्मृति ७ । ३७)

्स्री, वृद्ध और बालक—ये कभी दूषित नहीं होते। पतयोऽर्धेन चार्धेन पत्न्योऽभूवन्निति श्रुतिः। यावन्न विन्दते जायां तावदर्धो भवेत् पुमान्॥ ( व्यासस्मृति २ । १३ )

'आघे देहसे पित और आघेसे पत्नी हुई है यह श्रुति कहती है। जबतक पुरुष श्लीसे विवाह नहीं करता, तबतक वह आधा ही होता है।'

कर्म कुर्यात् प्रतिदिनं चिधिवत् प्रीतिपूर्वतः । सम्यग्धमीर्थकामेषु द्मपतिभ्यामहर्निशम् ॥ एकचित्ततया भाव्यं समानव्रतवृत्तितः । न पृथग्विद्यते स्त्रीणां त्रिवर्गविधिसाधनम् ॥ ( व्यासस्मृति र । १७-१८ ) 'प्रतिदिन विधि और प्रीतिके साथ वैध कर्मोंको करे। स्नी-पुरुष दोनों धर्म, अर्थ, कामोंमें रात-दिन मलीमाँति एकमन, एकव्रत और एक वृत्तिसे लगे रहें। स्नियोंके लिये पतिसे पृथक् धर्म, अर्थ, कामका कोई भी विधान नहीं हैं।'

> प्रजनार्थं महाभागाः पूजार्हा गृहदीप्तयः। श्रियः स्त्रियश्च लोकेषु न विशेषोऽस्ति कदचन॥

(मनु०९। २६)

'संतानको जन्म देनेवाली होनेके कारण स्त्रियाँ महान् भाग्य-शालिनी हैं, वे घरकी दीप्ति हैं, उनका वस्त्राभूगणोंसे सम्मान करना चाहिये। स्त्री और लक्ष्मीमें कोई भेद्र नहीं है।'

> भर्त्रभात्विपत्ञातिभ्वश्रभ्वशुरदेवरः । बन्धुभिश्च स्त्रियः पूज्या भूषणाच्छादनाद्यानैः॥

( याज्ञ वल्क्यस्मृति १। ८२)

'पित, भ्राता, पिता, कुटुम्बी, सास, श्वशुर, देवर, बन्धु-बान्धव इस प्रकार स्त्रीके सभी सम्बन्धियोंका कर्तव्य है कि वे वस्त्राभूषणादि-के द्वारा उसका पूजन-सन्कार करें।'

> उपाध्यायान्दशाचार्य आवार्याणां शतं पिता । सहस्रं तु पितृन् भाता गौरवेणातिरिच्यते ॥\*

(मनु०२।१४५)

'दरा उपाध्यायोंकी अपेक्षा आचार्य, सौ आचार्योंकी अपेक्षा पिता और हजार पिताओंकी अपेक्षा माताका गौरव अधिक होता है।'

> सर्वति र्थिमयी माता सर्वदेवमयः पिता। मातरं पितरं तस्मात् सर्वयत्नेन पूज्येत्॥

(पद्म ० सू० ७४ । ११)

<sup>\* &#</sup>x27;विशष्ठस्मृति' में भी ऐसा ही वचन है।

'माता सर्वतीर्थमयी है और पिता समस्त देवताओंका खरूप है, इसिटिये सब प्रकारसे यत्नपूर्वक माता-पिताका पूजन करना चाहिये।'

जनको जन्मदातृत्वात् पालनाच पिता स्मृतः।
गरीयान् जन्मदातुश्च योऽन्नदाता पिता मुने ॥
तयोः शतगुणं माता पूज्या मान्या च चन्दिता।
गर्भधारणपोषाश्यां सा च ताश्यां गरीयसी॥
(ब्रह्मवैवर्तः गणेशः ४०)

'जन्मदाता तथा पालनकर्ता होनेके कारण सब पूज्योंमें पूज्य-तम जनक और पिता कहलाता है। जन्मदातासे भी अन्नदाता पिता श्रेष्ठ है। इनसे भी सौगुनी श्रेष्ठ और वन्दनीय माता है; क्योंकि वह गर्भश्रारण और पोषण करती है।'

> पुरुषाणां सहस्रं च सती स्त्री हि समुद्धरेत्। पतिः पतिव्रतानां च मुच्यते सर्वपातकात्॥ नास्ति तेषां कर्मभोगः सतीनां व्रततेजसा। तया सार्धे च निष्कर्मी मोदते हरिमन्दिरे॥ (स्कन्दपुराण)

'सती नारी अपने सतीत्वबळसे सहस्रों मनुष्योंका उद्घार कर देती है। पतिव्रताका पति सम्पूर्ण पापोंसे छूट जाता है। पतिव्रताके तेजसे सतीके स्वामीको कर्मफळमोग नहीं करना पड़ता। वह सारे कर्मबन्धनसे छूटकर सतीके साथ भगवान्के परमधाममें आनन्द-लाभ करता है।'

विद्याः समस्तास्तव देवि भेदाः स्त्रियः समस्ताः सक्छा जगत्सु । (मार्कण्डेयपुराण) 'समस्त विद्या और समस्त स्त्रियाँ देवीके ही विभिन्न रूप हैं।

या याश्च त्राम्यदेव्यः स्युस्ताः सर्वाः प्रकृतेः कलाः। कलांशांशसमुद्धृताः प्रतिविश्वेषु योषितः॥

(देवीभागवत)

'सभी ग्राम्यदेवियाँ और विश्वकी समस्त स्त्रियाँ प्रकृति माताकी ही अंशरूपिणी हैं।'

कुकल नामक एक वैश्य अपनी साध्वी पत्नी सुकलाको घरपर असहाय छोड़कर तीर्थयात्रा करने चले गये थे। उन्होंने अनेकों तीर्थीमें भ्रमण किया, वहाँ श्राद्धादि सत्कर्म किये और यह समझा कि मैंने बड़े पुण्यकर्म किये हैं और मेरे सब पितरोंको दिव्य गति प्राप्त हो गयी है। इधर कृकलके पीछेसे सती सुकलापर बड़ी-बड़ी त्रिपत्तियाँ आयीं, उसकी बहुत कड़ी-कड़ी परीक्षाएँ हुईँ; पर वह अपने सतीत्वके बलसे सारी विपत्तियोंसे तर गयी तथा सभी परीक्षाओंमें सफलता प्राप्त की। कोई भी न तो उसका बाल बाँका कर सका और न उसके सतीत्वपर जरा भी आँच आ सकी। बड़े-बड़े देवताओंकी शक्ति कुण्ठित हो गयी । उधर जब कृक्ठ अपनी तीर्थ-यात्राकी सफलताका गर्व करते हुए लौटे, तब उन्होंने अपने पिता-पितामहोंको एक विशालकाय पुरुषके द्वारा बँघे हुए देखा। पूळनेपर उस पुरुनने—जो साक्षात् धर्म थे—जतलाया कि 'पत्नीका त्याग करके तुमने यह सब किया, इसीसे ये तुम्हारे पूर्वज बाँघे गये और इसीसे तुम्हारी तीर्थयात्रा सफल नहीं हुई। धर्मने जो कुछ कहा उसका संक्षिप्त यह है-

CC-0. Late Pt. Manmohan Shastri Collection Jammu. Digitized by eGangotri

पूतां पुण्यसमां खीयां भार्यो त्यक्त्वा प्रयाति यः। तस्य पुण्यफलं सर्वे वृथा भवति नान्यथा॥ धर्माचारपरां पुण्यां साधुव्रतपरायणाम्। पतिव्रतरतां भार्यो सुगुणां पुण्यवत्सलाम्॥ तामेवापि परित्यज्य धर्मकार्धं प्रयाति यः। वृथा तस्य कृतं सर्वो धर्मो भवति नान्यथा॥ सर्वाचारपरा भन्या धर्मसाधनतत्परा। पतिव्रतरता नित्यं सर्वदा ज्ञानवत्सला॥ प्वंगुणा भवेद् भार्या यस्य पुण्या महासती। तस्य गेहे सदा देवास्तिष्ठन्ति च महौजसः॥ पितरो गेहमध्यस्थाः श्रेयो वाञ्छन्ति तस्य च। गङ्गाद्याः सरितः पुण्याः सागरास्तत्र नान्यथा॥ पुण्या सती यस्य गेहे वर्तते सत्यतत्परा। यज्ञाश्च गावश्च ऋषयस्तत्र नान्यथा॥ तत्र सर्वाणि तीर्थानि पुण्यानि विविधानि च। भार्यायोगेन तिष्ठन्ति सर्वाण्येतानि नान्यथा॥ पुण्यभार्याप्रयोगेण गाईस्थ्यं सम्प्रजायते। गाईस्थ्यात् परमो धर्मो द्वितीयो नास्ति भूतले॥ मन्त्राग्निहोत्रं वेदाश्च सर्वे धर्माः सनातनाः। दानाचाराः प्रवर्तन्ते यस्य पुंसश्च वै गृहे॥ एवं यो भार्यया हीनस्तस्य गेहं वनायते। यज्ञाइचैव न सिद्धवन्ति दानानि विविधानि च॥ नास्ति भार्यासमं तीर्थं नास्ति भार्यासमं सुखम्। नास्ति भार्यासमं पुण्यं तारणाय हिताय च॥

धर्मयुक्तां सतीं भार्यो त्यकःवा यासि नराधम। गृहधर्म परित्यज्य कास्ते धर्मस्य ते फलम्॥ तया विना यदा तीर्थे श्राद्धदानं कृतं त्वया। तेन दोषेण व<mark>ै बद्धास्तव पूर्व</mark>पितामहाः॥ भवांश्चौरस्त्वमी चौरा यैश्च भुक्तं सुलोलुपैः। त्वया दत्तस्य श्राद्धस्य अन्नमेवं तया विना॥ सुपुत्रः श्रद्धयोपेतः श्राद्धदानं ददाति यः। भार्यादत्तेन पिण्डेन तस्य पुण्यं वदास्यहम्॥ यथामृतस्य पानेन नृणां तृप्तिर्हि जायते। तथा वितृणां श्राद्धेन सत्यं सत्यं वदास्यहम्॥ गार्हस्थ्यस्य च धर्मस्य भार्या भवति स्वामिनी। त्वयेषा वञ्चिता मृढ चौरकर्म कृतं वृथा॥ अमी पितामहाश्चीरा यैश्व भुक्तं तया विना। भार्या पचित चेदन्नं स्वहस्तेनामृतोपमम् ॥ यदन्नमेव भुञ्जन्ति पितरो हृष्टमानसाः। तेनैव तृप्तिमायान्ति संतुष्टाश्च भवन्ति ते॥ भार्यो विना हि यो धर्मः स एव विफलो भवेत्।

.( पद्मपुराण, भूमिखण्ड, अ० ५९ )

'जो पुरुष धार्मिक आचार और श्रेष्टव्रतका पालन करनेवाली, सद्गुणोंसे विभ्षित, पुण्यमें अनुराग रखनेवाली तथा पवित्रहृदया पितव्रता पत्नीको अकेली छोड़कर धर्म करनेके लिये बाहर जाता है, उसका किया हुआ सारा धर्म व्यर्थ हो जाता है—इसमें तिनक भी संदेह नहीं है। जो सब प्रकारके सदाचारमें संलग्न रहनेवाली,

प्रशंसाके योग्य आचरणवाली धर्मसाधनमें तत्पर, सदा पातित्रत्यका पालन करनेवाली, सब बातोंको जाननेवाली तथा ज्ञानकी अनुरागिगी है, ऐसी गुगवती, पुण्यवती और महासती नारी जिसकी पत्नी हो, उसके घरमें सर्वदा देवता निवास करते हैं । पितर भी उसके घरमें रहकर निरन्तर उसके कल्याणकी कामना करते रहते हैं। गङ्गा आदि पवित्र निदयाँ, सागर, यज्ञ, गौ, ऋति तथा विविध तीर्थ भी उस घरमें मौजूद रहते हैं । पुण्यमयी परनीके सहयोगमें गृहस्थधर्मका पालन अच्छे ढंगसे होता है। इस भूमण्डलमें गृहस्थधर्मसे बढ़कर दूसरा कोई धर्म नहीं है । जिसके घरमें साध्वी स्त्री होती है, उसके यहाँ मन्त्र, अग्निहोत्र, सम्पूर्ण वेद, सनातन धर्म तथा दान एवं आचार सब मौजूद रहते हैं । इसी प्रकार जो पत्नीसे रहित है, उसका घर जंगलके समान है। वह किये हुए यज्ञ तथा भाँति-भाँतिके दान सिद्धिदायक नहीं होते। साध्वी परनीके समान कोई तीर्थ नहीं है, परनीके समान कोई सुख नहीं है तथा संसारसे तारनेके छिये और कल्याग-साधनके छिये पत्नीके समान कोई पुण्य नहीं है । जो अपनी धर्मप्रायणा सती नारीको छोड़कर चछा जाता है, वह मनुष्योंमें अयम है। गृह-धर्मका परित्याग करके तुम्हें धर्मका फल कहाँ मिलेगा ? अपनी पत्नीको साथ लिये बिना जो तुमने तीर्थमें श्राद्ध और दान किया है, उसी दोषसे तुम्हारे पूर्वज बाँधे गये हैं । तुम चोर हो और तुम्हारे ये पितर भी चोर हैं; क्योंकि इन्होंने छोलुपतात्रश तुम्हारा दिया हुआ श्राद्धका अन्न खाया है। तुमने श्राद्ध करते समय अपनी पत्नीको साथ नहीं

रक्खा था । इसीसे तुम्हारा यह कार्य व्यर्थ हुआ है । जो सुयोग्य पुत्र श्रद्धासे युक्त हो अपनी पत्नीके दिये हुए पिण्डसे श्राद्ध करता है, उससे पितरोंको वैसी ही तृप्ति होती है, जैसी अमृत पीनेसे—यह मैं सत्य-सत्य कह रहा हूँ । पत्नी ही गार्हस्थ्यधर्मकी स्वामिनी है; उसके बिना ही जो तुमने ग्रुभ कर्मोंका अनुष्ठान किया है, यह स्पष्ट ही तुम्हारी चोरी है । जब पत्नी अपने हाथसे अन्न तैयार करके देती है, तब वह अमृतके समान मधुर होता है । उसी अन्नको पितर प्रसन्न होकर भोजन करते हैं तथा उसीसे उन्हें विशेष संतोष और तृप्ति होती है । अतः पत्नीके बिना जो धर्म किया जाता है, वह निष्फळ होता है ।

इन कुछ अवतरणोंसे सिद्ध है कि हिंदू-शास्त्रोंने नारीका जैसा आदर किया है, वैसा जगत्में कहीं किसी धर्मने नहीं किया है। देवी तथा जननीके रूपमें कुमारी-अवस्थासे ही नारीकी पूजा हिंदू-शास्त्रोंमें ही है। हिंदू-शास्त्रका मर्म न समझकर अथवा शास्त्रानभिज्ञ मनमानी करनेवाले कुछ हिंदू-पुरुषोंका नारियोंके प्रति असद् व्यवहार देखकर हिंदू धर्म तथा शास्त्रोंपर दोषारोपण करना सर्वथा अज्ञानमूलक है।





#### **ओहरिः**

## स्त्रियोंके लिये उपयोगी पुस्तकें

| १-सती द्वीपदी-पृष्ठ १६४, चित्र रंगीन ४, मूल्य५०           | 4 |
|-----------------------------------------------------------|---|
| २-सुखी जीवन-लेखिका-श्रीमैत्रीदेवी, पृष्ठ २०८, मृत्य ः .५० |   |
| ३-अक्त-महिलारत-पृष्ठ १००, चित्र ७, मूल्य ४५               |   |
| ४-नारी-शिद्गा-पृष्ठ १६८, मूल्य · · · .३७                  | ) |
| ५-स्त्रियोंके लिये कर्तब्य-शिक्षा-पृष्ठ १७६, चित्र रंगीन  |   |
| २, सादा ८, मूल्य * * .३७                                  | ) |
| ६-अक्त-नारी-पृष्ठ ६८, चित्र १ रंगीन, सादा ५, मूल्य३१      |   |
| ७-सती सुकला-पृष्ठ ६८, सचित्र, मृत्य                       |   |
| ८-आदर्श नारी सुर्शाला-एष्ट ५६, मूल्य२०                    | , |
| ९-चीर बालिकाएँ-१७ वीर बालिकाओंके आदर्श चरित्र,            |   |
| पृष्ठ ६८, दोरंगा टाइटल, मूल्य *** .२०                     | , |
| १०-स्त्री-धर्मप्रश्नोत्तरी-पृष्ठ ५६, सचित्र, मृत्य " .१०  |   |
| ११-नारी-धर्म-पृष्ठ ४८, सचित्र, मूल्य१०                    |   |
| १२-गोपी-प्रेम-पृष्ठ ५२, सचित्र, मूल्य१०                   | , |
| १३-श्रीसीताके चरित्रसे आदर्श शिक्षा-पृष्ठ ४०, स० मू० ००८  | : |
| १४-स्त्रियोंके कल्याणके कुछ घरेलू प्रयोग-पृष्ठ २०० मू॰ .० | ₹ |
| विशेष जानकारीके लिये बड़ा सूचीपत्र मुफ्त मँगाइये।         |   |
| पता-गीताप्रेस, पो० गीताप्रेस ( गोरखपुर                    | ) |
|                                                           |   |

So 12

'यदि माताएँ पुरुषोंकी परवा न करके, अपने पति-पुत्रों-की कल्याण-कामना न करके अपनी खतन्त्र व्यक्तिगत कल्याण-कामना करने लगेंगी, तो पुरुषोंका पतन अवश्यम्भावी है और जब पति-पुत्र विगड़ गये तो गृहिणी और माता भी किसके बल-पर अपने सुन्दर खरूपकी रक्षा कर सकेंगी। पुरुषोंको वचाकर अपनेको बचाना—पुरुषोंको पुरुष बनाकर अपने नारीत्वका अभ्युद्य करना—इसीमें सच्चा कल्याणकारी नारी-उद्धार है। पुरुषोंको बेलगाम छोड़कर नारीका उसका प्रतिद्वन्द्वी होकर अपनी खतन्त्र उन्नति करने जाना तो पुरुषको निरङ्क्ष्यः, अत्याचारी, स्वेच्छाचारी बनाकर उसकी गुलामीको ही निमन्त्रण देना है और फलतः समाजमें दुःखका ऐसा दावानल ध्यकाना है, जिसमें पुरुष और नारी दोनोंके ही सुख जलकर खाक हो जायँगे।'

—इसी पुस्तकसे